petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

ARTICULOS

Ensayo de una critica a la Idea de Nacion

de Gustavo Bueno en Espana frente a Europa

Querubin Pérez Andrés

(Universidad de Valencia)
Para mis amigos Julen, Alvaro y Rubén.

Resumen: En este escrito se plantea una critica al analisis de la Idea de Nacion defendido por
Gustavo Bueno en Esparia frente a Europa (a partir de ahora, EfE). Es preciso sefialar, en primer
lugar, que solo haremos referencia a lo sostenido por Bueno acerca de la Idea de Nacién en EfE. Por
otro lado, también es necesario remarcar que esta critica se plantea a modo de ensayo. No aspiramos
a componer un tratado sobre la Idea de Nacion, el cual tuviera que dedicar un apartado a la
concepcidon «bueniana» de la Idea de Nacion. Ello implicaria traer a colacion toda una amplia
bibliografia que nosotros no podemos abarcar. No obstante, entendemos que dicha idea ha de ser
sometida a una fuerte revision, por razones diversas que expondremos a continuacion. Si hemos
escogido EfE es, en primer lugar, por la importancia que este escrito tiene en la obra filoséfico-
politica de Bueno a la hora de tratar el mencionado tema. Bueno ha dedicado otros libros y articulos
a tratar este asunto, pero nosotros creemos que es en EfE donde han quedado expuestas las lineas
generales de su concepcion. Aun asi, pondremos cuidado en no querer agotar la discusion con este
articulo, puesto que el resto de la obra de Bueno ha de ser considerada para plantear una critica
verdaderamente solida a su exposicion de la Idea de Nacion. El segundo motivo responde a la
eleccion de la Fundacién Gustavo Bueno de dicha obra como la primera de las obras de Bueno a
publicar en la edicion de sus «obras completasy.

Palabras clave: Gustavo Bueno, Nacion, Historia de Espafia, Imperio, materialismo filosofico.

Abstract: In this writing, a criticism of the analysis of the Idea of Nation defended by Gustavo
Bueno in Spain against Europe (from now on, EfE) is proposed. It should be noted, first of all, that
we will only make reference to that held by Bueno about the Idea of Nation in EfE. On the other
hand, it is also necessary to emphasize that this criticism is presented as an essay. We do not aspire
to compose a treatise on the Idea of the Nation, which would have to dedicate a section to the
«bueniana» conception of the Idea of the Nation. This would imply bringing up a whole wide
bibliography that we cannot cover. However, we understand that this idea has to be subjected to a
strong review, for various reasons that we will explain below. If we have chosen EfE, it is, in the
first place, because of the importance that this writing has in Bueno's philosophical-political work
Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

45



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

when dealing with the aforementioned topic. Bueno has dedicated other books and articles to
dealing with this matter, but we believe that it is in EfE where the general lines of his conception
have been exposed. Even so, we will be careful not to want to exhaust the discussion with this
article, since the rest of Bueno's work has to be considered in order to offer a truly solid critique of
his exposition of the Idea of the Nation. The second reason responds to the Gustavo Bueno
Foundation's choice of said work as the first of Bueno's works to be published in the edition of his
«complete worksy.

Keywords: Gustavo Bueno, Nation, History of Spain, Empire, philosophical materialism.
1. INTRODUCCION.

Vamos a realizar una serie de consideraciones previas antes de pasar a nuestra exposicion. En
primer lugar, es preciso indicar qué formato filosoéfico tendra nuestra critica. Nuestra intencion no
es otra que acogernos a la obra de Gustavo Bueno, en lo que tiene de critico y dialéctico. Esto, en si
mismo, ya es problematico, pues: ;qué es eso que tiene de critico y dialéctico la obra de Gustavo
Bueno? ;Acaso no lo es todo? ;No esta concebida la obra de Gustavo Bueno para recuperar el
programa filoséfico hegeliano, de tal forma que su obra no sea sino la superacion de toda la
tradicion filosofica anterior y que exponga de forma sistematica y critica todo lo que se puede
pensar en el presente en marcha? Esa, evidentemente, era la pretension de Gustavo Bueno. Ahora
bien, nosotros entendemos que su obra, pese a su indudable caracter critico, albergaria en su seno
doctrinas que, a nuestro juicio, tendrian un cariz dogmadtico (en el sentido técnico-filosofico de la
expresion, en tanto que contradistinto a critico). En este caso trataremos su analisis de la Idea de
Nacioén expuesto en EfE, para lo cual nos valdremos de parte de las doctrinas que él mismo ha
expuesto en sus obras.

En cuanto al formato expositivo, vamos a ir comentando parrafo a parrafo, en la medida de lo
posible, la exposicion de Gustavo Bueno de la Idea de Nacion en EfE, la cual queda formulada, pese
a otras posibles referencias en otras paginas, entre las paginas 77 y 171, y las paginas 365 y 367

(Bueno, G., 1999a, 77-171; 365-7) .

Huelga remarcar que la exposicion de la Idea de Nacion no puede ser considerada al margen de
otras ideas filosoficas y que, en consecuencia, a lo largo del texto surgirdn cuestiones que hacen
referencia a otras ideas, como la Idea de Espafia, la Idea de Imperio, la Idea de Ciencia, etc.

2. DESARROLLO DEL ENSAYO.

Empieza Bueno a desarrollar su concepcion de la Idea de Nacion en el Capitulo 2 de EfE. La
primera tesis fuerte de Bueno defiende la «necesidad de disociar la Idea de Espafia de la Idea de
Nacion espafiola» (Bueno, G., 1999a, 77). No podemos sino estar de acuerdo con esta tesis, que es
lo que Bueno justifica en el segundo y tercer parrafos de este capitulo.

No obstante, a partir del cuarto parrafo empezamos a notar una ambigiiedad que nos parece
necesario destacar: vincular la Idea de Espafa a una unidad politica a través de la idea de Imperio
(Bueno, G., 1999a, 78):

«La Historia de Espafia sera, segiin esto, antes que la Historia de una nacién, la Historia de
una sociedad [subrayado nuestro], cuya unidad politica [subrayado nuestro](...) tiene que ver

mas con la Idea de Imperio, que con la Idea de Reino, o de «conglomerado de Reinos», o de
federacion o de confederacion de Reinos o estadosy.

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

46



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

Pero, ;no es el Imperio, desde las doctrinas del materialismo filosofico, al menos en su concepcion
diapolitica, un sistema de sociedades politicas (Bueno, G., 1999a, 189)? «Unidad politica» y
«unidad imperial» no son conceptualizaciones esencialmente idénticas. Es mas, hablar de «unidad
imperial» resultaria confuso, puesto que unidad «es un atributo que afecta, ante todo, a sustratos
referenciales dados» (Bueno, G., 2012), los cuales tienen, «ante todo, la estructura de una totalidad
atributiva» (Bueno, G., 2012). Y una totalidad sistemdtica incorpora una dimension distributiva,
pese que, evidentemente, sus partes sean totalidades sistdaticas [que son siempre atributivas (Garcia
Sierra, P., 2019, 50)]. Es por ello que cabria hablar de unidad en sentido estricto en cada una de las
partes (totalidades sistaticas) del sistema, pero no en el sistema en su dimension distributiva (1).

Cabria hablar de unidad en, por ejemplo, las sociedades politicas que conformaban el Imperio de
Alfonso VII, las cuales se dieron cita en Ledn el 26 de mayo de 1135: Pamplona, a través del rey
Garcia Ramirez; los Condados Catalanes, a través del conde Ramén Berenguer IV, etc. Y ya no sélo
gobernantes hispanicos; también, extranjeros, como el conde Alfonso de Tolosa (2). Este sentido
imperial, diapolitico, distributivo, se muestra muy bien en aquellos sobre los que Alfonso VII tenia
mando militar directo, estrictamente politico, que solo eran «Galicia, Leon y Castilla, y todos los
caballeros y peones de la Extremadura entera», segiin Jos¢ Luis Villacafias, citando el Poema de
Almeria (Villacanas, J.L., 2012, 403).

Ademas, el mismo Alfonso VII no hard sino intentar dividir a sus reinos vasallos (Aragén y
Navarra), es decir, multiplicar el nimero de reinos hispanicos, con vistas a favorecer su papel
imperial (Villacanas, J.L., 2012, 401).

Por otro lado, en la medida en que Gustavo Bueno, ademas, no niega «que Espafia sea hoy una
naciony, estaria tomando partido injustificadamente por una opcion politica muy concreta. No es
que las instituciones nacionales-canonicas agoten las sociedades politicas: tampoco agotan aquellas
las sociedades politicas posteriores al «auge de los estados nacionales» (3). Aunque nos estamos
adelantando, seria menester recordar que los conceptos politicos no son sustantivos, no segregan
nunca al sujeto operatorio (Bueno, G., 1991, 68-70). Los proyectos nacionales no son mas que
proyectos politicos fundado en instituciones positivas, con su momento tecnologico y nematologico
(4). Por tanto, no podran entenderse sino dialécticamente con respecto a otros proyectos politicos,
como el del «Antiguo Régimen» (concepto ideoldgico donde los haya). Proyectos politicos que, en
principio, y, en el caso de Espafa, por ejemplo, podrian hacer uso igualmente de la Idea de Espana,
como fue el caso del carlista, determinado por unas instituciones incompatibles con las liberales; y
que no podran ser tildados, al menos en el Siglo XIX, de movimientos residuales.

Por no hablar de la incompatibilidad entre los distintos proyectos nacionales... Desde el
tusnaturalismo rusoniano de los liberales gaditanos (Varela, J., 1987, 33-8) [acompaifiado, también,
por un historicismo romantico (Varela, J., 1987, 31-2)], al historicismo conservador de los
moderados de la Constitucion de 1845 (Varela, J., 1987, 92-3), pasando por el utilitarismo
progresista de la Constitucion de 1837 (Varela, J., 1987, 77-8) [donde la proclamacion de la
soberania nacional se redujo al Preambulo y no fue introducida en el articulado (Varela, J., 1987,
78-9), como en la del 12, mas radical, mas abstracta, como les gusta decir a los historiadores de las
ideas politicas]; o, en el Siglo XX, el nacionalismo joseantoniano o el franquista.

Por otro lado, hablar de «esencia o estructura» para referirse a la Idea de Espafia, aunque es
conocido que en Bueno las esencias no pueden darse al margen de las operaciones de sujetos
corpdreos, nos parece arriesgado, pues el caracter historico y dialéctico aparejado a esa Idea hace
muy dificil establecer algun tipo de esencia o de estructura, en singular, como hemos explicado en
el parrafo anterior.

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

47



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

En el ultimo parrafo de la pagina 78, Bueno se acoge al cuarto predicable porfiriano para entender
la relacion entre Espafa y su condicion de nacidn; algo que, para nosotros, es inaceptable. Hablar de
«naciény» como un propio de la «esencia» Espafia es pura metafisica [en el sentido de esta expresion
defendido por Bueno en El papel de la filosofia en el conjunto del saber (Bueno, G., 1970, 77-80)].
Dice Bueno, en la misma pagina, que «Espafia no es esencialmente ni originariamente una nacion;
pero su condicion de nacion la adquiere como una determinacién historica propia [subrayado
nuestro]». Espafia, a nuestro juicio, no es esencialmente nada. Querer conceptualizar Espafia mas
alla de las conceptualizaciones positivas, operativas, institucionales, es hacer metafisica. Espafa no
puede ser nada sustantivo. Espana sera siempre algo adjetivo. Las unicas identidades que se pueden
dar nos las muestran las instituciones, y, evidentemente, consideradas dialécticamente con respecto
a otras: no es la misma la figura politica de San Isidoro en el Siglo VII, con Sisenando, que en el
Siglo XI, con Alfonso VI. En el Siglo VII la identidad romano-hispana se delimitard contra los
francos y los bizantinos (Villacafias, J.L., 2012, 62-76); en el Siglo XI, contra el Papado (Villacanas,
J.L., 2012, 334-40). Por no hablar de, por ejemplo, querer identificar el proyecto liberal gaditano
con la Monarquia Hispanica... ;Desde qué tradicion politica hispana podian hablar los liberales
gaditanos cuando, en el articulo 258 de la Constitucion de 1812, se afirmaba que «El Codigo civil y
criminal y el de comercio seran unos mismos para la Monarquia [subrayado nuestro] (...)»? ;Qué
decir de los proyectos encaminados a abolir la Inquisicion, los sefiorios jurisdiccionales y otras
instituciones constitutivas de los reinos hispanicos? ;Acaso es posible identificar politicamente la
Monarquia Catélica con el proyecto gaditano, dadas estas incompatibilidades institucionales? Es
evidente que si considerasemos el Derecho como una superestructura no habria problema. Pero, ;y
a nivel de base? ;Pueden identificarse dos sociedades politicas incrustadas en modos de produccion
diferentes? Desde el marxismo canonico, parece dificil querer dar cuenta de una posible identidad
entre la Espafia intencionalmente nacional del Siglo XIX y la Monarquia Hispanica, mas que
apelando a la dialéctica hegeliana [articulada a través de la triada simplicidad-escision-
reconciliacion, que no tesis-antitesis-sintesis (Valls, R., 1982, 81)], cuyo caracter arménico heredo
el mismo Marx (Valls, R., 1982, 122).

Asi, mas que hablar de Espafia como concepto porfiriano (pese a su posibilidad intencional de cara
a comprender determinados fendmenos ideoldgicos), seria mas apropiado hablar de ella como
concepto darwiniano (Garcia Sierra, P., 2019, 817). Ademas, dicha concepcion porfiriana seria
problematica por otra razén: Nacion, en el sentido politico fuerte que Bueno le otorgard, hace
referencia a una sociedad politica. Considerar «nacién» como propio de Espafia implicaria, de
alguna forma, considerar a Espafia esencialmente como una unidad politica, la cual, por razones
histéricas, habria adquirido la «nacionalidad» como determinacion propia. Y esto es lo que choca
con los resultados historiograficos positivos: seria bastante problematico entender esos sistemas de
sociedades politicas hispanas como sociedad politica antes de las reformas de Olivares (con toda la
problematica que acarrearon: recuérdese el fracaso de la Unién de Armas) y de los Decretos de
Nueva Planta (tras los cuales, como es sabido, los territorios de la Corona de Aragon pudieron
mantener sus instituciones de derecho privado, pero no recuperaron sus camaras legislativas para
reformar dicho derecho, las cuales habian permanecido vigentes ain desde la unién dinastica de los
Reyes Catodlicos). Més que hablar de una fecha concreta tras la cual Espafia se constituy6 (al menos,
intencionalmente) como una sociedad politica (ya al modo «moderno», con las nociones de
soberania y demas), habria que hablar de una dialéctica entre la concepcion diapolitica de imperio,
sostenida en ejercicio por aquellos que aspiraban a mantener la Monarquia Hispanica como un
sistema de sociedades politicas, y entre los planes destinados a hacer de ese sistema una Unica
sociedad politica, los cuales habrian estado representados, o es un lugar comun sostenerlo, por
Olivares en el Siglo XVII (aunque, evidentemente, entendemos que esa «tendencia» venia de
antiguo) (5).

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

48



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

Pareceria, pues, mas positivo, hablar de una pluralidad de sociedades hispanas, dialécticamente
consideradas en un contexto no necesariamente peninsular, y donde, desde la doctrina politica del
materialismo filoséfico, la categoria politica que mejor se ajustaria seria la de Imperio, en su sentido
diapolitico y, evidentemente, en su sentido metapolitico (Bueno, G., 1999a, 191-94), contra las
sociedades politicas islamicas. Y ese momento metapolitico, eso si, a partir de un momento
histérico muy determinado: la idea de Reconquista, en su sentido positivo, no aparecera hasta la
reforma gregoriana, una vez que el Papado reclama recuperar las tierras islamicas de la peninsula,
por haber formado parte del Imperio Romano (Villacanas, J.L, 2012, 212, 217, 250, 286-87). Para el
Papado, los reyes hispanicos no eran sino vasallos suyos, al haber recibido la administracion de lo
que no era sino una parte de su potestad terrenal como heredero del Imperio Romano. Aqui podra
observarse la dialéctica entre Aragon, que reconocerd el poder papal, y Leon-Castilla, con la
vinculacion de Alfonso VI al reino visigodo y a la tradicion isidoriana hispana (Villacanas, J.L.,
2012, 292-95) [la cual no tenia un caracter imperial diapolitico, pues San Isidoro no aspiraba sino a
constituir un reino catélico peninsular (Elias de Tejada, F., 1960, 20-1)]. Ser4 del Papado de donde
surja el programa metapolitico de Reconquista (vinculado, por otra parte, a las Cruzadas), que hara
entender a las sociedades politicas islamicas como falsas sociedades politicas (que no sociedades
politicas falsas), algo que entrard en constante conflicto con el caracter diapolitico que habria tenido
parte del hacer alfonsino con los reyezuelos islamicos, al haber entablado relaciones tributarias e,
incluso, matrimoniales, las cuales no cesaron hasta la extension geografica de las instituciones
sacramentales (Villacafas, J.L., 2012, 314-5); y con su mozarabismo, que estuvo en permanente
conflicto con los programas de Cluny y el Papado (Villacanas, J.L., 2012, 303-10). El caracter
metapolitico de, por ejemplo, un Beato de Liébana, era puramente escatoldgico, a la desesperada
(Villacanas, J.L., 2012, 211-2). Por otro lado, el programa metapolitico cristiano no solamente
pretendia englobar a las sociedades politicas hispanas, sino a toda la cristiandad europea. Seria ese
programa catolico, a través de sus instituciones positivas sacramentales (entre otras), es decir,
mediante su caracter tecnologico, lo que verdaderamente, sinaldgicamente, podria, en el limite, unir,
conectar ya no so6lo a los reinos hispanicos, sino a toda la cristiandad. Es por ello que identificar
«Espana» y «Reconquista» es dogmatico: implica hablar de una entidad que se da al margen de los
sujetos politicos que la conceptiian, que tiene fuerza de obligar no s6lo ante aquellos que quedaban
insertos en dicha institucionalidad (que, intencionalmente, era toda la cristiandad europea, no sélo
Espaia), sino también en el presente en marcha.

Asi, esto, como es natural, no vendria a tener sino un sentido intencional, adjetivo, puesto que este
programa entraria en conflicto con otros, como el caso de las aspiraciones imperiales de los
enriques alemanes. Pese a ello, sin estas unidades de medida (6) que son las organizaciones
sociales totalizadoras (7) (por sus instituciones), no se podria entender la Historia Universal.
Aunque las sociedades hispanas hayan constituido parte de un imperio, la Monarquia Hispanica,
con pretensiones totalizadoras universales (y, en consecuencia, sin las cuales no se podria entender
la Historia Universal ni, por tanto, el Mundo), sin un detallado andlisis institucional e historico, es
decir, sin una consideracion dialéctica frente a otras unidades de medida, otras organizaciones
sociales totalizadoras, seria imposible dar cuenta criticamente de la Idea de Espana. Y el Papado
fue fundamental.

Mas adelante, Bueno vuelve a explicitar esas ambivalencias, que implican una confusion, a nuestro
juicio: Espana preexistiria (expresion que usa Bueno en la primera linea de la pagina 79 de EfE)
politicamente antes de ser nacion. Esto es lo que, a nuestro juicio, y como demostraremos (0 €so
intentaremos), entrara en contradiccion flagrante con la tesis bueniana de que el sentido fuerte de la
nacion seria el politico, como una refundicion de naciones étnicas previas. Porque, desde ese punto
de vista, antes no habria sociedad politica. Pero, claro, Bueno, que no es ingenuo, sabe que esa
refundicion no puede tener lugar sino desde una sociedad politica previa: «EIl Estado crea la nacion

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

49



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

y no al revés». Ese estado, esa sociedad politica, serd el Imperio Espafiol, que no haria sino, como
plataforma desde las que se conceptian, tomar las naciones étnicas catalana, asturiana, etc., y
refundirlas. Esto es lo que, como veremos, no puede ser, pues los imperios no se pueden reducir a la
sociedad politica hegemonica, la que sistematiza, asi como, por referirnos a otro ejemplo de
sistema, el Sistema solar no se puede reducir al Sol; y valerse del término «nacion €tnica» para
referirse a los Condados Catalanes, el Reino de Valencia, el Reino de Leon, etc., no podra
considerarse sino como ingenuidad o mala fe (en su sentido andlogo al juridico, no en el sartriano),
puesto que el Reino de Aragoén, por ejemplo, ya era una sociedad politica diferenciada de la
castellana (no nos olvidemos de que el papado la reconocié como tal) (8), y no una simple nacién
étnica. Esa «refundicion», como bien quedé demostrado en Francia, no podia venir sino a través de
la totalizacion de las demds por parte de una, como pasara con los Decretos de Nueva Planta,
cuando el derecho castellano pasara a ser denominado «derecho comuny; y el resto de instituciones
juridicas, «derecho regional» (9). Como puede verse, frente al falso dilema que postula Bueno al
final del segundo parrafo de la pagina 78, puede hablarse de «unidad politica espafiola» sin apelar al
concepto marxista de superestructura.

Hasta la pagina 81, Bueno hara referencia a los movimientos nacionalistas espafioles y justificara la
necesidad de combatirlos. Esta tesis, a la cual nos adherimos, la entenderemos haciendo una
particular «vuelta del revés»: si Bueno entendidé que el combate a los llamados por ¢l
«nacionalismos fraccionarios» tenia que venir enarbolando la bandera del nacionalismo espaiiol,
nosotros entenderemos que el combate se tiene que dar contra la misma Idea de Nacion y las ideas
de Soberania, Autosuficiencia, etc., que llevan aparejadas instituciones, las cuales, a nuestro
entender, serian absolutamente incompatibles con el ethos hispano: un imperialismo nacional no
puede ser sino colonial, y desde instituciones nacionales no es posible ningun «hermanamiento» con
cualquier otra sociedad politica (por mucho que hablen nuestra misma lengua), dado que la «norma
imperial» sera meramente instrumental. Es decir, la dialéctica entre sociedades politicas entendidas
como Estados-nacion [como bien puede verse a través de Hegel (10)] no es sino una lucha a
muerte por el dominio técnico-econdémico del mundo: eso tiene poco que ver con el imperialismo
leonés, castellano, aragonés; y, mas tarde, el hispano, en América. Racionalidad, desde las
coordenadas politicas modernas, en ultima instancia no significa sino potencia, eficacia, en la
ordenacion de las fuerzas productivas de una sociedad politica frente a otras (11).

La siguiente tesis fuerte es la siguiente: «El concepto de nacidon no es univoco: hay cuatro conceptos
diferentes de nacion que, sin embargo, estdn concatenados». Esas acepciones seran: nacion
bioldgica, nacion étnica, nacion politica y nacion fraccionaria. Para alguien que ya conocia las tesis
de Bueno acerca de la Nacion (a través de sus conferencias), tomar este nimero de acepciones nos
parecia ya arbitrario, es decir, Bueno toma estas cuatro de una forma no-sistematica y lo hace, a
nuestro juicio, pensando ya en la tesis que quiere demostrar. jPor qué cuatro y no cinco? ;O 23?
(Pueden reducirse todas las concepciones acerca de la nacion a esas cuatro? ;Como entra en ese
esquema, por ejemplo, la idea de naciéon politica defendida por el obispo de Calahorra, diputado
realista en las Cortes de Cadiz, en tanto que habla de «nacion»? ;Puede entenderse esa nacionalidad
(que para el obispo riojano tiene un significado politico) como «sujeto de la vida politica», en su
sentido moderno? (12) Nos estamos adelantando, pero lo que queremos hacer notar es que Bueno, a
la hora de mostrar todas y cada una de las posibles concepciones de la Nacion (aunque sélo fuera
las conceptualizaciones /imite), no ha sido sistematico, como si lo ha sido a la hora de, por ejemplo,
en el primer capitulo de EfE, mostrar todas las alternativas de pensar la identidad de Espafia. Su
exposicion, diriamos, con reminiscencias kantianas, ha sido rapsodica.

Nuestra tesis, que expondremos con detalle después, es que lo que habria realizado Gustavo Bueno
no seria sino un analisis fenomenologico de la Idea de Nacion; o que, mejor dicho, lo rescatable de
su analisis de la Idea de Nacidn seria un valioso estudio fenomenologico de la Idea de Nacion desde

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

50



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

la plataforma «Estados Pontificiosy», clara unidad de medida de la Historia Universal por su papel
totalizador universal (potencialmente, claro esta: «Humanidad» solo puede tener un sentido limite).
Soélo desde esa plataforma cabe considerar solamente esas cuatro acepciones que Bueno maneja.

Lo que no podemos negar, evidentemente, es el cardcter plurivoco de la Idea de Nacion. Ahora bien,
tomar esa plurivocidad en un sentido andlogo es problematico. Bueno sostendra que hay analogia, y
que es de atribucion. El riojano hablard, a continuacion, de «analogo de atribucion flotante» (Bueno,
G., 1999a, 87), lo cual es una buena estrategia para evitar sostener de una forma dogmatica lo que,
al final, se acabara defendiendo, a saber: que el primer analogado, al menos en nuestros dias, es la
nacion politica. No hace falta recurrir a la analogia de atribucion flotante. Dicho recurso técnico es
apropiado para hacer un andlisis formal generalisimo de la idea (algo que el mismo Bueno, como
veremos, plantea), pero no para lo que Bueno, en definitiva, tiene pensado. Porque dicha analogia,
en la medida que la nacién politica implica conceptos ellos mismos metafisicos, como «Antiguo
Régimen» o «Monarquia Absoluta», no podra sino tener un significado puramente intencional.
Ahora bien, las apariencias fenomenologicas son ellas mismas constitutivas del Mundo (13).
Dichos conceptos citados no son alucinaciones, sino que, mas bien, quedan, a nuestro juicio,
explicados desde la dialéctica entre el momento tecnologico y el nematologico de instituciones de
sobra conocidas. Pero, dado que toda institucion es dialéctica [es decir, implica su irreductibilidad a
otras, aunque no con todas (el Principio de Symploké platonico)], no podra hablarse en ningin
momento de analisis rea/ de la idea, como Bueno planteard, posteriormente, al separar el plano
ontoldgico, el cual es puramente critico, del plano fenomenologico. Lo hard otorgando un
fundamento in re a la Idea de Nacidn politica de la Revolucion Francesa y, en consecuencia, su
discusion tomara un marcado caracter ideologico, dogmadatico. Lo intentaremos demostrar en las
paginas siguientes.

Bueno mismo parece darnos la razén en esta nuestra tesis, dada la imposibilidad de hacer una
consideracion de la Idea de Nacion sin las ideas de Estado moderno y de Cultura. Ideas, desde
luego, metafisicas, apariencias, pero sin las cuales seria imposible comprender la Historia
Universal, asi como seria imposible entender la Historia del Célculo sin la idea metafisica de
Infinito actual. Decir que el analisis de Bueno sea fenomenoldgico no es, ni mucho menos, una
descalificacion. Todo lo contrario. También fue el analisis hegeliano del Estado-moderno un estudio
fenomenologico, y eso es lo que, precisamente, le daria su potencial critico contra la llamada
«modernidad»: ;qué mayor critica al proyecto politico «moderno» que mostrar desde dentro la
racionalidad instrumental a la que conduce?

Bueno dedica, a continuacion, unos parrafos para comentar la Idea de Nacion en Stalin. El andlisis
estalinista seria un buen ejemplo de lo que no es sino un anélisis ideoldgico, pues Stalin parte ya de
la nacién politica jacobina (que Marx entendia como una conquista necesaria por parte del
proletariado con vistas a la superacion dialéctica del modo de produccién capitalista) como un en
si. Esta aseveracion exige una adecuada justificacion, que nosotros vamos a hacer a continuacion.
Aunque parezca que nos iremos por la tangente, esto tendrd vital importancia para la critica que
plantearemos a Bueno y su fundamentacion de la nacion.

Vamos a suponer que Stalin, como Marx, no entendié que la Historia Universal se podia reducir a
dialéctica de clases, sino que esta dialéctica se codeterminaba con la dialéctica de estados. El
marxismo cldsico habria reivindicado la naciéon politica jacobina en virtud de su racionalismo
centralizador, unitario («jProletarios de todos los paises, unios!»), de tal forma que ella no
constituia sino una plataforma necesaria para toda praxis politica que aspirara de una forma
racional y no meramente voluntarista a superar el modo de produccion capitalista. La nacioén
politica jacobina era entendida en Marx como un resultado verdaderamente progresista, fruto de la
accion revolucionaria de la burguesia contra el Antiguo Régimen, de tal forma que todo proyecto

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

51



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

politico que contribuyera al desmembramiento de la nacidon no seria sino «reaccionario». Ahora
bien, y esto es clave, lo importante de la idea marxista de nacién es que Marx y, en consecuencia,
Stalin (si los admitimos en un mismo canon) habrian mantenido una postura critica. La nacion, en
su sentido moderno, seria el resultado de la demolicion del orden feudal y de su superacion por el
burgués, el capitalista. Esto es, Marx fue critico con el concepto de nacion, en la medida en que no
lo redujo a ser un mero concepto categorial, sino que percibid que la irrupcion de las formas
politicas nacionales (jacobinas, en su sentido mas revolucionario) no podia deberse sino a una
modificacion del propio estado del Mundo, es decir, a un cambio en la forma en la que los sujetos
humanos se relacionaban, mediante el Trabajo, con la Naturaleza.

Pero, y esto es lo fundamental, si bien es cierto que la postura marxista respecto a la nacion fue
formalmente critica, no lo fue materialmente. Marx atendi6 unicamente (intencionalmente, claro
estd) a las categorias de la economia politica de su época, y no a toda una serie de categorias no
estrictamente econdmicas. Que Marx no fue un reduccionista econdémico es evidente: para algo
planted una critica a las categorias de la economia politica de su tiempo. Ahora bien, las categorias
de las cuales Marx partid para totalizar a las demads eran las economicas. Es decir, para Marx la
implantacion de la filosofia era economica, i.e., la economia es un «primum vivere (...) para que
después pueda brotar la filosofian (Bueno, G., 1972, 256): partiendo de las categorias de la
economia politica y regresando a su fundamento en la relacion entre el Hombre y la Naturaleza a
través del Trabajo se conseguia totalizar filos6ficamente, en el sentido de la Fenomenologia del
Espiritu hegeliana, el mapa de las Categorias y, por tanto, el Mundo (14) (15).

Este dualismo esta presente en toda la obra de Marx (16). Manfred Frank ha estudiado como el
analisis marxista de Hegel, al igual que el de Feuerbach, no se podria entender sin la recepcion del
primero a través de la figura de Schelling (Tritten, T., 2012, 20-1). Avineri sefiala la lectura marxista
de Hegel en términos feuerbachianos (Avineri, S., 1968, 8-13). Asi como Schelling entendia, a
partir de su lectura de la distinciéon Yo/No-Yo fichteana en términos de Espiritu/Naturaleza, que no
bastaba espiritualizar la Naturaleza, sino que para completar la ontologia fichteana era preciso
naturalizar el Espiritu, Feuerbach entendio que Hegel habia sustancializado el Espiritu y habia
convertido a la Naturaleza en mero predicado. Era preciso «dar la vueltay a ese esquema e
identificar el Espiritu con el Objeto y la Naturaleza con el Sujeto. Todo lo «espiritual» (que Hegel
habia recogido en su triada Espiritu Subjetivo — Espiritu Objetivo — Espiritu Absoluto) habia de ser
entendido a partir de su correlato en lo «naturaly, que era lo que le daba su fundamento. Asi, la
figura de esa triada a la que Marx aplico la inversion feuerbachiana (asi como Kierkegaard la habria
aplicado a las figuras del Espiritu Subjetivo; y Schopenhauer, a las del Espiritu Absoluto), como es
bien sabido, fue la del Espiritu Objetivo (Fernandez Lorenzo, M., 2011, 61-3) (Lowith, K., 2008,
157).

Es aqui donde, a nuestro juicio, no fue critica filosofica verdadera. Ya no solo por los dualismos que
arrastran toda su obra, es decir, por cuestiones «ontoldgico-especiales», sino, fundamentalmente,
por razones gnoseoldgicas, esto es, criticas (17). Porque, al final, todas las inconmensurabilidades
entre las Categorias no vendrian sino a ser a ser disueltas, en el regressus, de una manera
formalmente idéntica a como Fichte tratd la relacion dialéctica entre el Yo y el No-Yo. Asi como
Fichte entendia que la Unica forma de lograr el triunfo del Yo moral en el mundo no era sino
entendiendo que la materia sobre la que operaba no era sino el resultado de su misma actividad
trascendental puesta por ¢/ mismo para que la accion moral tuviera significado, asi Marx entendio
que la unica forma de liberar al proletariado de la esclavitud a la que estaba sometido bajo las
relaciones sociales del modo de produccion capitalista no era sino entender que esas mismas
relaciones eran fruto de la accion del Hombre en la, a través de, la Naturaleza: no eran ajenas a ¢€l,
pues habian sido puestas por ¢l mismo [«Al operar [el trabajador] por medio de ese movimiento
sobre la naturaleza exterior a ¢l y transformarla, transforma a la vez su propia naturalezay», dira

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

52



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

Marx en el Capital (Marx, K., 2008, 215-6); en la sexta tesis sobre Feuerbach, Marx afirmara que la
esencia del Hombre no es sino «el conjunto de las relaciones sociales»]. Solo disolviendo esa
dialéctica en una unidad trascendental metafisica [que mucho tenia que ver con la idea aristotélica
de energeia (Rockmore, T., 1980, 62-71)] se podia asegurar la recuperacion de la «unidad del
Hombre», problema presente en toda la tradicion filoséfica alemana ya desde Fichte (18).

Asi, el papel realizado en Fichte por la idea de Actividad, o en Marx por la idea de Trabajo [labour,
que no work, que seria el trabajo bajo las condiciones del modo de produccion capitalista
(Rockmore, T., 1980, 60)] se coordinaria, que no identificaria, evidentemente, con la Idea de Ego
Trascendental en el materialismo filoso6fico. Un ego que, a diferencia de e/ Hombre fichteano y
marxista, sera institucional. La diferencia que nosotros traemos aqui es la que vendria por el
componente teleoldgico de la Idea de Institucion (Bueno, G., 1984, 14-8): la idea de Finalidad
ejercitada por Gustavo Bueno no es la idea de Finalidad ejercitada por Carlos Marx. El mismo
Gustavo Bueno se quiere distinguir criticamente, en su articulo sobre las ceremonias (Bueno, G.,
1984), de la idea de Finalidad de Marx (Bueno, G., 1984, 14-5), y cita un texto de E/ Capital que
ejemplifica bien el «aristotelismo» marxista que sostiene Rockmore en lo referente a la praxis, la
energeia, en la cual el resultado ya estd presupuesto enteramente en acto en el agente de la accion:
«Concebimos el trabajo bajo una forma en la cual pertenece exclusivamente al/ hombre. Una arafia
ejecuta operaciones que recuerdan las del tejedor, y una abeja avergonzaria, por la construccion de
las celdillas de su panal, a mas de un maestro albaiiil. Pero lo que distingue ventajosamente al peor
maestro albafiil de la mejor abeja es que el primero ha modelado la celdilla en su cabeza antes de
construirla en la cera [subrayado nuestro].

Al consumarse el proceso de trabajo surge un resultado que antes del comienzo de aquél ya existia
en la imaginacion del obrero, o sea idealmentey (Marx, K., 2008, 216). Es decir, el trabajo de un
obrero particular no es sino una realizacion, i.e., no es nada. Los trabajadores concretos (los
fabricantes de pan, por ejemplo) seran entendidos como miembros de una clase, es decir,
isologicamente (Garcia Sierra, P., 2019, [36]): dicha clase quedard determinada por los procesos
productivos objetivos que determinan la fabricacion de pan, los cuales, en ultima instancia, pese a
su fuerza de obligar, quedaran fundidos en esa subjetividad trascendental energética; pues el
Hombre marxista produce sus propios medios de subsistencia: es libre de decidir qué produce y qué
no. Esto, a nuestro juicio, hace inevitable vincular a Marx con la tradicion esencialista escotista y la
nominalista ockhamiana, sistematizadas por Sudrez en sus Disputaciones Metafisicas, en la cual,
como es bien sabido, hunde sus raices la moderna filosofia alemana (Duque, F., 1998, 30) (19).
Aunque a este respecto habria que decir que identificar la filosofia espafiola con el tomismo, en la
medida en que se pretenda vincular, a la manera de Luis Carlos Martin Jiménez (Martin Jiménez,
L.C., 2019), esencialmente Espafia al Catolicismo, contra el Protestantismo germano, nos parece
maniqueo, pues «no fueron inmunes a estas tendencias [las escotistas] ni siquiera los grandes
tomistas de Salamanca, como Francisco de Vitoria, Melchor Cano, Domingo de Soto, Pedro de
Sotomayor, Mancio de Corpus Christi (...)» (Prieto Lopez, L. J., 2013, 185).

Marx, a nuestro juicio, sin ningun género de duda, ejercito la Idea de Institucion (es imposible no
hacerlo), pero no la represento. La institucionalidad humana es dialéctica. Presupone otras
instituciones que son irreductibles a ella. Y esa dialéctica no es s6lo una apariencia fenomenologica.
Por ejemplo: la institucion de las asambleas de paz y tregua, constitutiva de muchas regiones
geograficas de la Europa medieval desde el Siglo XI, era, ya no solo irreductible, sino incompatible
con las contiendas bélicas entre los sefiores feudales. De hecho, esa fue, precisamente, su finalidad:
acabar con la violencia condal postcarolingia. Entendemos que para un marxista cldsico esto no
seria sino un pacto entre las clases dominantes. Pero la Idea de Institucion no se agota en las
categorias sociologicas. El mismo concepto de pacto es un concepto de derecho privado, y reducir
las sociedades politicas a pactos nos parece nihilista.

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

53



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

Ademas, y engarzando con el tema que nos ocupa, la Idea de Dialéctica tampoco puede agotarse en
la dialéctica marxista. Marx heredd la concepcion metafisica, armonista, de la dialéctica hegeliana:
solo asi puede entenderse que el Comunismo, intencionalmente, sea una superacion del
Capitalismo. Afirmar eso es pura retérica. El intencional modo de produccion comunista sélo puede
relacionarse dialécticamente con el intencional modo de produccion capitalista en la medida en que
sus instituciones sean incompatibles. Parece mas positivo y funcional entender la dialéctica, al
modo de Bueno, como «incompatibilidades» entre «esquemas materiales de identidad» (Bueno, G.,
1995a); no como la unién metafisica de los opuestos. Si bien es cierto que, como, segun parece,
afirmaba el oscuro de Efeso, hasta en la cocina hay dioses. Esto es, parece como si la propia obra
de Hegel y Marx ya expusiera dicha concepcion de la dialéctica, y que fuera necesario el fracaso de
la escatologia hegeliano-marxista, inserta en el pelagianismo ilustrado, para que pudiera asomar la
concepcion bueniana de la dialéctica.

El marxismo, partiendo de la implantacién econdémica de la filosofia que plantea, en términos de la
dialéctica Hombre/Naturaleza, y siguiendo con nuestra exposicion, habria llevado a considerar la
Historia Universal a partir de la contradiccion entre el desarrollo de las fuerzas productivas y las
relaciones sociales de produccién que emanan del estado concreto de dicho desarrollo. Cuando esas
relaciones sociales fueran un impedimento para ese desarrollo, quedasen caducas, habrian de dar
lugar a otras nuevas. Es en ese contexto desde el cual quedaban formulados los famosos modos de
produccion marxistas. Tesis oscura donde las haya... ;Por qué esos? ;Por qué no 25? ;O 54?7 ;O
solo 2?7 ;Puede querer una tesis de semejante calado, por el papel trascendental que se le asigna a la
hora de dotar a la Historia Universal de unidades de medida, fundamentarse en criterios meramente
empiricos? ;Se puede querer fundamentar un proyecto politico en una idea puramente negativa,
limite, como es la Idea de Comunismo? Una Idea filosofica no puede servir para justificar un
proyecto politico. Todo proyecto politico es parcial. Querer fundamentar filos6ficamente un
proyecto politico especifico es imposible. Querer, como hicieron, los marxistas clasicos, justificar
un proyecto politico tan concreto como el nacional-jacobino (el cual, por cierto, no agotaba los
proyectos nacionales) por razones reales, es decir, porque el desarrollo de las llamadas fuerzas
productivas habia llegado a un punto que hacia inevitable la revolucion burguesa, es ideologico. Es
mas, en algunos casos, como el de Espafia, querer justificar por razones reales lo que no era sino un
proyecto subversivo y sin ningln tipo de representacion real de las sociedades politicas hispanas,
como era el de los liberales de las Cortes de Cadiz, ya no es que sea ideologico, sino que, como los
escolasticos espafioles le echaban en cara a Maquiavelo en su proyecto politico de unificacion de
Italia, es oportunista (Fraile, G., 1971, 275-6).

La Idea de Nacion que defendia la tradicion cldsica marxista no puede entenderse al margen de
instituciones muy concretas, de las cuales algunas no pueden reducirse a pura economia, a
intencional relacion del Hombre con la Naturaleza mediante el Trabajo. Querer entender el Codigo
Napolednico en términos de dialéctica de clases es absurdo. Hacerlo en términos de dialéctica de
estados al modo marxista, todavia mas. La dialéctica de estados en Marx no puede tener ningun
significado historico-universal. La dialéctica de estados en Marx es geopolitica: nada mas. La
dialéctica de sociedades politicas es una dialéctica institucional, normativa. Es por ello que, desde la
dialéctica de estados y clases marxista es imposible entender la Historia Universal. ;Cémo entender
el papel historico-universal del Papado, capaz de reorganizar, a partir de instituciones tan potentes
como los sacramentos o las propias del derecho romano, sociedades politicas enteras y de acabar de
una vez por todas con la violencia de la que Europa se veia presa por las guerras condales tras la
caida del Imperio Carolingio? ;Se puede reducir a «intereses» el papel totalizador universal del
Papado? ;Se puede reducir la recepcion del derecho romano, sin el cual es imposible entender la
Idea de Nacion moderna, a meros «intereses» de la naciente burguesia europea? ;O es que no tiene
el Derecho una racionalidad normativa, que obliga, propia? ;Acaso los bolcheviques, por ejemplo, a

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

54



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

la hora de organizar una nueva sociedad politica no tuvieron que tomar, de alguna forma, las propias
instituciones que querian destruir? ;Se puede construir una sociedad politica de la «nada»? ;No es
mas oportunista todavia la idea de «importar» instituciones extranjeras, ignorando la dialéctica
institucional propia de una sociedad politica? El proyecto politico marxista realmente existente,
«vuelta de tuerca» de la modernidad nacional, no puede sostenerse sin las propias instituciones
politicas nacionales y su racionalidad isologica (Bueno, G., 2011, 29) y, en ultima instancia,
instrumental; como qued6 de manifiesto en la URSS (intencionalmente, claro estd; no se puede
reducir la historia de Rusia al marxismo). Esperando, eso si, en el limite, la caida definitiva del
modo de produccion capitalista (20), la cual llevara a ese estado que Marx describia, como si de
una esencia fenomenologica se tratase, en La Ideologia alemana:

«En efecto, a partir del momento en que comienza a dividirse el trabajo, cada cual se mueve
en un determinado circulo exclusivo de actividades, que le viene impuesto y del que no puede
salirse; el hombre es cazador, pescador, pastor o critico, y no tiene mas remedio que seguir
siéndolo si no quiere verse privado de los medios de vida; al paso que en la sociedad
comunista, donde cada individuo no tiene acotado un circulo exclusivo de actividades, sino
que puede desarrollar sus aptitudes en la rama que mejor le parezca, la sociedad se encarga de
regular la produccion general, con lo que hace cabalmente posible que yo pueda dedicarme
hoy a esto y mafiana a aquello, que pueda por la mafana cazar, por la tarde pescar y por la
noche apacentar el ganado, y después de comer, si me place, dedicarme a criticar, sin
necesidad de ser exclusivamente cazador, pescador, pastor o critico, segun los casos» (Marx,
K. & Engels, F., 2014, 27).

Esta critica, que puede parecer injustificada atendiendo al objetivo del ensayo, se tornara
fundamental cuando Bueno hable explicitamente de la nacion politica.

Después de estos parrafos, en los que hemos justificado nuestra afirmacién acerca del cardcter
dogmatico de la doctrina marxista de la nacion, tornamos a la discusion bueniana acerca del
concepto estalinista de nacion y su contraposicion con la doctrina baueriana. Este seria un buen
ejemplo de ese caracter dogmatico, ideoldgico, que hemos atribuido al concepto estalinista de
nacion. Stalin vendria a tener una posicion critica con Bauer, cuyo proyecto politico no hacia sino
socavar la nacion politica jacobina. No obstante, también seria critica la posicion baueriana, la cual
no podria ser reducida a mero «revisionismo». Pues Bauer entendia que la defensa de las
instituciones nacionales canonicas era incompatible con la defensa del proletariado: las instituciones
estrictamente conjuntivas, destinadas a, en el limite, construir una sociedad de individuos atomicos
(«una sociedad de individuos libres e iguales»), no hacian sino entrar en conflicto con las basales,
capitalistas. Como, a su vez, queda de manifiesto con ocasion de la lectura de Hegel, la inica forma
de racionalizar, es decir, de explicar el estado moderno, el cual se veia abocado, en el limite, a su
propia destruccion, pues los sujetos humanos de una sociedad politica no son partes formales suyas
(40), era a través de la articulacion los representantes de las distintas corporaciones economicas a
través de la planificacion estatal (Villacanas, J.L., 2001b, 240). La sociedad politica moderna era,
pues, una sociedad sin vida. Fue de ahi de donde Bauer extrajo la conclusion de que era necesario
reivindicar vinculos no estrictamente politicos entre las clases obreras. Algo que, por cierto, no
estaba muy lejos de Marx, pues no se debe olvidar que cuando Marx y Hegel hablaban criticamente
de la alienacion del trabajador bajo las relaciones sociales capitalistas, de alguna forma arnioraban
las antiguas formas de trabajo gremial, bajo las cuales el trabajador no sentia el fruto de su trabajo
como algo ajeno a ¢él. El propio Hegel, antes que Marx, ya penso filoséficamente la razon
economica moderna (Villacafias, J. L., 2001b, 42).

Asi, Bueno, a partir de la pagina 80, ird mostrando, a través de la critica que plantea al univocismo
que ve presente en el concepto de nacion estalinista, algunas de las lineas generales de su analisis.

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

55



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

Bueno mantendra el componente politico fuerte que Stalin le concede a la Idea de nacidn, si bien es
cierto que le quitara su componente escatoldgico. Aqui se vislumbra lo que, a nuestro juicio, es
verdaderamente rescatable del andlisis bueniano de la nacion, a saber: su aspecto fenomenoldgico.
Quienes se encuentran bajo las instituciones nacionales canonicas, o que las reivindican de una
forma oportunista, no estarian sino operando como si de toda la pluralidad de grupos étnicos que
conforman una sociedad politica, la nacion no vendria a ser sino una «refundicion» de dichas partes
de la sociedad politica. Una palabra, «refundicion», muy pomposa, pero que, efectivamente, aunque
sea de una forma metaforica, vendria a reflejar muy bien en qué consistid la labor jacobina con
algunos grupos politicos de Francia (21). Aqui es donde, de forma clara, se verian las costuras
ideologicas de tan fervorosa defensa del modelo politico nacional-jacobino; el cual, por cierto, mas
que una revolucion (en el sentido metafisico de la palabra), deberia ser visto como una culminacion,
un momento de proyectos politicos que venian desarrollandose desde hacia tiempo, como bien supo
ver Tocqueville en el Antiguo Régimen y la Revolucion. No olvidemos que ya en el afo 1700 Luis
XIV prohibi6é redactar cualquier documento administrativo del Rosellén en catalan, sefialando de
esa costumbre que «repugna y es contraria a nuestra autoridad y al honor de la Nacion francesay.

Es maés, esa misma formula («Un Estado, una lengua») seria, precisamente, la que estaria
funcionando en algunos grupos politicos nacionalistas en Espafia: «dejemos de ser espafoles para
formar un estado en el que so6lo se use publicamente nuestra lengua». Hay quien sostiene que, desde
la doctrina marxista clasica, defender esa doctrina en Espafia seria absurdo. Marx nunca habria
apoyado los llamados «nacionalismos fraccionarios» dicen, algunos, apoyandose en los textos de
Marx sobre Espana (22).

No obstante, la pregunta que cabria formularse aqui es la siguiente: jhabria que reivindicar las
valoraciones historiograficas de un pensador cuyas referencias bibliograficas acerca de ese periodo
historico eran demasiado sesgadas? Karl-Frieder Grube ha sefialado que «los extractos de las obras
de Marliani, Toreno, Mifiano, Hughes y Southey constituyen, desde el punto de vista cuantitativo,
mas de la mitad de los extractos sobre Espafia» (Marx, K. & Engels, F., 1998, 57). No parece que
tomar de referencias a los liberales Queipo de Llano y Marliani, y al afrancesado Sebastian Mifiano,
pueda dar una correcta valoracion de algunos movimientos politicos fundamentales para entender la
historia de Espafia, como los fueros medievales o el movimiento comunero. El mismo Marx no hizo
sino partir de la misma tergiversacion ideologica que los liberales hicieron de esas realidades
historicas, sin ningtn tipo de fundamento. Afirmar que los Habsburgo y los Borbones no hicieron
sino reprimir las libertades urbanas proclamadas en los fueros (Marx, K & Engels, F., 1998, 108),
idealizar el movimiento comunero (Marx, K & Engels, F., 1998, 107) o afirmar que «(...) con la
Inquisicion, la Iglesia se transformoé en el instrumento mas formidable del absolutismo [subrayado
nuestro]» (Marx, K & Engels, F., 1998, 108), no puede sino sonrojar a quien conoce que los fueros
de la Extremadura castellana no eran sino, dicho en términos marxistas, una justificacion ideoldgica
del hacer de esos sefiores de la guerra que eran los caballeros villanos (Peset, M., Mora, A., Ferrero,
R., Correa, J., Garcia Trobat, P. & Palao, J., 1991, 115-20); o los comuneros, que pertenecian a las
¢lites urbanas castellanas (23); o, por ultimo, en lo que respecta a la Inquisicion, el caracter popular
(fenomenologicamente, claro estd) de ceremonias como los autos de fe (24). Por no hablar de los
movimientos tradicionalistas... Marx les dedico ecudnimes palabras: a los contrarrevolucionarios
realistas espafioles los denomind «chusma» (Marx, K. & Engels, F., 1998, 142); a los carlistas,
«ladrones facciosos» (Marx, K. & Engels, F., 1998, 102); y al pretendiente carlista, «el Quijote de
los autos de fe» (Marx, K. & Engels, F., 1998, 165).

Seria preciso renovar el analisis marxista sobre la historia de Espafia. Es mas: a lo mejor, habria que
plantearse si es posible (desde un punto de vista critico) realizar un analisis marxista de la historia
de Espafia. Se afirma esto porque, como minimo, cualquiera que pretenda realizar un analisis
historiografico serio de la historia de Espafia tendria que considerar al tradicionalismo espafiol, en

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

56



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

tanto que adversario politico mas critico del proyecto nacional, més alld de los adjetivos que el
ilustre historiador Josep Fontana dedica a ese movimiento («reaccionarios», «inmovilistas») o a
corrientes historiograficas afines a él, como la iniciada por el padre Suarez Verdeguer, a la cual se
refiere como «escuela historiografica reaccionaria» o «interpretacion paranoica de la historia»
(Cantero, E., 2012, 376 y 414). Es evidente que otro historiador que siguiese una metodologia
marxista podria no compartir esos epitetos. Pero ser marxista no se reduce a llevar a cabo estudios
historiograficos. Ser marxista quiere decir estar vinculado, fedrica o prdcticamente (por usar la
clasica distincion aristotélica), a un proyecto politico destinado a superar el modo de produccion
capitalista.

Hemos querido poner en cursiva «politico», porque, desde nuestro punto de vista, no es posible
fundamentar un proyecto politico para quien las sociedades politicas, pese a que puedan arrojar
resultados positivos, acaban siendo patrimonializadas por una parte de ella. El tnico resultado
politico verdaderamente a reivindicar (por razones ideoldgicas, como hemos querido demostrar)
seria el estado nacion candnico. Pero dicha reivindicacion no vendria sino de la forma mas
oportunista posible. Querer reivindicar un proyecto nacional espariol en términos marxistas es
absurdo. So6lo podra venir de una forma totalmente ad hoc. Para Marx, lo reivindicable de un
proyecto nacional espariol no es su espafiolidad (o su romanidad, o su caracter inglés), es su
componente formal jacobino, nacional. En este sentido, ademds, Marx no habria sido sino un
pensador moderno mas, con una concepcion abstracta de la politica, representada en el estado
nacion jacobino, el cual, en la medida en que seria una plataforma necesaria (en términos
ontologicos fuertes) para la superacion del modo de produccion capitalista, habria de ser
implantado en todo el mundo. Bueno, mejor dicho, para ser coherente, ya estd implantado en todas
las sociedades capitalistas. Sus enemigos son, simplemente, «reaccionarios». (Cabe mayor
ingenuidad o mala fe (en su sentido sartriano) en creer que se puede fundar in re un proyecto
politico concreto? ;Cabe mayor oportunismo en quien, en el fondo, pretenderia, sin saberlo,
justificar los proyectos metapoliticos de la Francia moderna?

Pero no tiene sentido interpretar a Marx marxistamente. Precisamente lo reivindicable de la doctrina
marxista, dando por cierto, claro estd, la opinion de Luis Carlos Martin Jiménez (25), seria
precisamente el haber servido de programa ideoldgico, sin saberlo, de la Francia moderna y su
papel totalizador universal, el cual vendria por sus instituciones, no porque hubiera sido un
momento clave en la «emancipacion humanay. Dicha institucionalidad no habria sido reconocida en
Marx. Al menos, no en un sentido dialéctico fuerte. No como una incompatibilidad constitutiva de
lo real, sino como una incompatibilidad aparente. ;Coémo querer justificar desde una dialéctica en el
sentido fuerte del término, no como una metafisica «unidad de contrarios», todos los improperios
que Marx dirigi6 permanentemente a los «contrarrevolucionarios»?

Es por ello que, en el fondo, para el marxismo clasico la defensa de la nacidon politica jacobina es
puramente tdctica. Se defiende la nacion, de una forma ideoldgica y no en si misma, sino en la
medida que sea una plataforma mas solida a la hora de unir al proletariado. Y esto es lo
fundamental, para nosotros: ;qué significado verdaderamente politico puede tener una doctrina que
aspire a liberar al proletariado de una forma tan sumamente abstracta? Porque eso es lo que, a
nuestro juicio, dard al marxismo su papel historico-universal: su racionalidad abstracta de cufio
moderno. Es posible defender positivamente, al menos ideologicamente, los intereses de las clases
obreras de una forma no marxista. El término «proletariado», tal y como es usado por Marx, parece
que fue acufiado por un pensador «reaccionario», Baader (Avineri, S., 1968, 54-6) (Villacanas, J. L.,
2001b, 185). Lo que le dard al marxismo su fiterza no serd su materia, es decir, su defensa de las
clases obreras; serd su forma, su vinculacion a la modernidad, al cristianismo reformado y su
consideracion de toda racionalidad institucional como una nada, como una excusa para justificar el
dominio de grupo social por parte de otro; y al proyecto ilustrado con sus ideales emancipadores a

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

57



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

través del dominio técnico-econdmico del mundo. El marxismo, mas que un programa politico, sera
un programa metapolitico (26).

Recordemos las palabras del joven Marx acerca de la Reforma en Introduccion a la critica a la
filosofia del derecho de Hegel (Hegel, G. W. F. & Marx, K., 1968, 15-6):

«También desde el punto de vista historico la emancipacion tedrica tiene una importancia
especifica practica para Alemania. El pasado revolucionario de Alemania es justamente
tedrico: es la Reforma. Como entonces el monje, ahora el filosofo en cuyo cerebro se inicia la
revolucion.

Pero si al protestantismo no le importaba verdaderamente desligar, le interesaba poner en su
Jjusto punto al problema [subrayado nuestro]. No era mas necesaria la lucha del laico con el
clérigo fuera de él; importaba la lucha con su propio clérigo intimo, con su naturaleza
sacerdotal. Y, si la transformacion protestante de laicos alemanes en curas, emancipo a los
papas laicos, a los principes junto a su cortejo, a los privilegiados y a los filisteos, la
transformacion filosofica de sectarios alemanes en hombres emancipara al puebloy.

Podriamos traer también a colacion el siguiente texto, también de la Introduccion a la critica a la
filosofia del derecho de Hegel (Hegel, G. W. F. & Marx, K., 1968, 7):

«El fundamento de la critica religiosa es: el hombre hace la religion, y no ya, la religion hace
al hombre. Y verdaderamente la religion [esto es, el cristianismo] es la conciencia y el
sentimiento que de si posee el hombre, el cual atin no alcanzé el dominio de si mismo o lo ha
perdido ahoray.

Para, posteriormente, afirmar (Hegel, G. W. F. & Marx, K., 1968, 22):

«La sola emancipacion practica posible de Alemania es la emancipacion del punto de vista de
la teoria, que presenta al hombre como la suprema forma de ser del hombre [subrayado
nuestro]. En Alemania la emancipacion del Medio Evo es posible, s6lo como emancipacion de
la parcial victoria obtenida sobre el medio evo. En Alemania no se puede romper ninguna
especie de servidumbre.

El fondo de Alemania no puede hacer una revolucion sin cumplirla por la base. La
emancipacion del aleman es la emancipacion del hombre. El cerebro de esta emancipacion es
la filosofia y su corazon es el proletariado: el proletariado no puede ser eliminado sin la
realizacion de la filosofia [subrayado nuestro]».

Es decir, el papel histdrico-universal de la revolucion comunista, del proletariado como sujeto
revolucionario, no seria sino realizar de forma definitiva, total, 1o que el cristianismo ha mostrado
especulativamente. Por tesis como esta es por las que Marx merece ser considerado un filésofo sin
el cual seria imposible comprender la Historia Universal. Marx (sin saberlo, evidentemente) ha
mostrado desde dentro la imposibilidad de entender la modernidad sin la secularizacion del
cristianismo El andlisis fenomenologico de la modernidad en Marx (desde sus categorias
economicas), como el de Hegel (més estatalista), no agotan la discusion filoséfica acerca de la
modernidad; pero, desde luego, son fundamentales por su sentido critico.

Citese otro aspecto fundamental: «E/ hombre hace la religion, no la religion hace al hombre». Es
decir, «fue hecho el domingo para el hombre, y no el hombre para el domingo». Totalmente
incompatible con el tomismo bueniano al que nos acogemos. Pues e/ Hombre tiene una dignidad en
tanto que institucional. Ahora bien, es finito, débil: no todas las instituciones son compatibles con
todas. Todo lo contrario a Marx y su luteranismo secularizado: la institucionalidad no es sino un

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

58



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

recurso de las clases opresoras (el Papado, en Lutero) para dominar a las oprimidas (Alemania, en
el agustino). El hombre, por naturaleza, es malo. La Unica forma de recuperar su dignidad serd a
través de un «salto mortal», que en Lutero sera la creencia irracional en Dios y, en Marx, en la linea
de la Ilustracidn, la creencia en el desarrollo ilimitado de las fuerzas productivas, a través del cual el
Hombre se creerd omnipotente, operara (institucionalizado, pese a lo que creyera Lutero mientras
rezaba) como si fuera absoluto: «nada me impide hacer el bien», dira un luterano: «sélo he de creer
en Dios». «Nada me impide desarrollar todas mis potencialidades», dira un marxista; «so6lo he de
creer en que este mi sufrimiento a través del trabajo no es sino un medio para el desarrollo de las
fuerzas productivas, el cual en el limite (el comunismo), llegara a un nivel en el que podré
desarrollarme completamente» (Rockmore, T., 1980, 51-2). Sera, precisamente, en este contexto, en
el cual la Idea de Institucion toma dicha forma como Idea filosofica: pues, dada la imposibilidad de
llevar ad infinitum el regressus critico (pues un Ego absoluto, espiritual, no haria sino /isar todos los
productos racionales humanos), serd necesario parar en una pluralidad irreductible de figuras
practicas teleologicas, desde las cuales pueda hablarse positivamente, pero criticamente, de Razon.
La Idea de Institucion, asi, no se reduce a su conceptuacion juridica, pues, en tanto que rectificacion
dialéctica de una contradiccion, toma la forma de una Idea filosdfica.

De la misma forma, también se nos mostraria la Idea de Ego Trascendental en su sentido
estrictamente filosofico. El nombre oscurece. Dadas ciertas condiciones historicas (estamos
pensando, evidentemente, en el cristianismo), es inevitable referir todo contenido mundano a la
intencional fuente subjetual de la que brota. Pero la imposibilidad de remitirnos actualmente (como
contradistinto a potencialmente) a un dator formarum simplicisimo que ponga las condiciones de
posibilidad de todo hacer, implicara la consideracion de la subjetualidad en un sentido estrictamente
pluralista. Asi, la dialéctica existencial interinstitucional pone de manifiesto ya no sélo la
imposibilidad de reducir la racionalidad a una unica fuente. Pues siempre se correria el peligro de
considerar dichas figuras en tanto que especies de la racionalidad humana; esto es, de
universalizarlas. También la subjetualidad es plural. Y el significado de dicha dialéctica
interinstitucional depende del parametro subjetual: ;se puede reducir, por decirlo en términos
hegelianos, el Espiritu Subjetivo, al Espiritu Objetivo? Més ain: jacaso la subjetualidad es so6lo
humana? ;|Es que solamente los animales humanos tienen mundo? El contenido de la Idea de Ego
Trascendental es, como el de la Idea de Materia Ontoldgico-General, puramente negativo: los
nombres oscurecen. No hay un ego trascendental ni una materia ontologico general tales que pueda
formularse un discurso verdadero partiendo desde ellas.

Todo este amplio analisis, repetimos, es clave para nuestro propdsito, que no es otro sino mostrar
que Gustavo Bueno, como veremos, habria justificado marxistamente la realidad de la nacion
politica, algo que, entendemos, entra en contradiccion con el niicleo critico de su obra.

No obstante, Bueno no deja de tener detalles de un indudable valor filos6fico, como cuando en la
pagina 85 (y con esto pasamos pdgina) ve a la Rusia Soviética como plataforma objetiva desde la
que otorgar a la idea de nacion de Stalin un sentido filos6fico, histérico-universal, no meramente
doxografico. Ademés de su apunte final acerca de la contradiccién con la que se encontrd el
proyecto estalinista y, afadiriamos nosotros, con la que se encuentra todo proyecto nacional
decimononico: o se construye una sociedad politica que disuelva al resto de las intencionales
naciones étnicas (es decir, las aniquile), o se conforma un sistema de naciones politicas. Un sistema
fundado, intencionalmente, en el interés. Un sistema, pues, debil.

La siguiente tesis fuerte es la siguiente: «la Idea de Nacidn, y no solo la nacién, se desarrolla en un
proceso historico». Esta parte es, a nuestro juicio, fundamental. En primer lugar, seria preciso
sefialar que no coincidimos con Bueno en esa desconexion entre la Idea de Nacion y la propia
nacion real. Bueno, mas adelante, expondra que su analisis de la nacion politica se desdoblara en

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

59



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

un analisis real y en un andlisis conceptual. Bueno justificard este desdoblamiento indicando, con la
sutileza que le caracteriza, que ambos aspectos, si no separables, si son disociables. Esto es lo que
nosotros tildaremos de ideologico, dogmatico (lo cual, como es evidente, intentaremos justificar).
Dicha disociacion ya estd mantenida en la enunciacion de esta tesis.

Pese a ello, nosotros no podemos sino loar la habilidad técnico-filoséfica bueniana a la hora de
plantear la necesidad de exponer un formato, un armazon légico generalisimo que plantee todas y
cada una de las formas en las que un concepto pueda desarrollarse. Esto es, a nuestro juicio, la
potencia del analisis ontoldgico de la sociedad politica desarrollado por Bueno (27). Bueno, asi
como Hegel, en su famosa Ciencia de la Logica, ensayo un soporte 16gico que pudiera dar cabida
de cualquier desarrollo del Espiritu, Gustavo Bueno, con su analisis ontoldgico, critico, de la
sociedad politica, habria desarrollado (de forma andloga, no idéntica) un formidable analisis
filosofico de la idea de sociedad politica, con su nucleo, su cuerpo y su curso, el cual podria dar
cabida de esa Idea a la que Bueno consider6 pieza capital de su obra: pues la implantacion de la
filosofia, i.e., lo que anuda, en palabras del profesor Fuentes Ortega (28), la Filosofia con las
categorias cientificas, tecnoldgicas, etc., no es la economia, ni la religion, ni cualquier otra figura
de la conciencia; esa figura que conecta, en expresion de Bueno, «las regiones que el desarrollo
cultural ha ido produciendo» (Bueno, G., 1972, 256), es la Politica, «aquella forma de conciencia
que se configura en la constitucion de la vida social, que supone la division del trabajo (...) y la
conexion con otras ciudades en una escala, al menos, virtualmente, mundial, cosmopolita
[subrayado nuestro]» (Bueno, G., 1972, 255). El filosofo, politicamente, es el funcionario de la
Humanidad. Pero no de una Humanidad en acto, lo cual es pura metafisica, sino como /imite de la
accion racionalizadora de eso que Bueno llamo organizaciones sociales totalizadoras.
Recuperaremos esto al final del ensayo: las ideas filosoficas no estan en la mente de nadie [«Ce fait,
nous en avons vu la raison, ne peut se trouver dans I'homme intérieur, je veux dire, dans
l'individualité morale ou physique de I'homme; il faut donc le chercher dans I'homme extérieur ou
social, c'est-a -dire, dans la société» (De Bonald, L., 86)]; estin «implantadas» en la polis,
conectada con otras polis «en una escala, al menos, virtualmente, mundial, cosmopolita [subrayado
nuestro]». En consecuencia, ningiin filosofema puede dejar de tener un significado politico, en el
sentido amplio de la palabra.

Volviendo con lo que comentdbamos, diremos que el entramado formal que Bueno tomaria para
conceptualizar la Nacion serd el de analogado de atribucion flotante, si bien es cierto, claro estd, que
dicho armazon sélo podra tener sentido alguno en tanto que desarrollado histéricamente: no tiene
sentido hablar de Nacion, en su sentido politico fuerte, en la Espafia de Chindasvinto. No obstante,
aunque Bueno reconoce este cardcter historico, parece como si Bueno ya estuviera pensando en la
nacion politica. Pese a que la nacion politica no estd dada completamente en la nacion bioldgica,
Bueno, en ultima instancia, presentara a la nacion politica como el culmen de ese proceso histdrico,
como lo que lo ha completado. La nacion politica no tendra una prioridad temporal, pero si tendra
una prioridad ontoldgica, lo cual, como intentaremos demostrar, sera causa del patronazgo de Marx.
Esto, sin Bueno darse cuenta, 1o habria llevado a marxistizar Espafia, con todos los problemas que
ello conlleva, como hemos expuesto anteriormente.

En las siguientes paginas Bueno expondra, ademas de la acepcion bioldgica, el caracter oblicuo de
la nacién, apunte fundamental a la hora de valorar lo que nosotros entendemos que es mas loable
del analisis bueniano: su aspecto fenomenologico. No haremos ningin apunte acerca de la
explicacion de Bueno de la nacion biologica, mas alla del caracter critico que le da su consideracion
oblicua. Asi como hablar del diente sin la encia que lo sostiene es absurdo, es ridiculo decir que
alguien «se siente vasco» (con toda la carga de significado que le da quien lo afirma), por ejemplo,
por haber nacido en el «Pais Vasco»: sin otras sociedades politicas de su entorno no hay «Pais
Vascoy. ;O es que a las regiones geograficas vascuences no habrian llegado instituciones historico-

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

60



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

universales, como las matrimoniales de origen romano? Decir «ser vasco», en términos histdrico-
universales, no es mdas que «ser gallego» o «ser leonés». Sin bien es cierto que el problema vasco no
se puede reducir a categorias socioldgicas (el nacionalismo vasco como «expresion de los intereses
de la burguesia vascay): es un problema real.

La discusion acerca de la nacion étnica merece una larga consideracion... En esta acepcion,
obviamente, se conserva el componente formal oblicuo, ademés de que la nacion étnica implicaria
ya, de alguna forma, a la nacidon bioldgica. Pero, asi como la nacidén bioldgica implica una
plataforma que la nutra, la nacioén étnica supone ya, necesariamente, una plataforma social. Al final
de la pagina 95, Bueno explica el caracter plural y atributivo de la nacién étnica: «un grupo podra
comenzar a ser una nacion, en su sentido étnico, solamente cuando a través de otros grupos mas
amplios, y juntamente con estos, desde la plataforma social compleja compartida por ellos, sea
conceptualizado diferencialmente por su origen étnico. Este origen (la comunidad de origen de
varios individuos integrados en la sociedad compleja) seria totalmente irrelevante cuando nos
mantenemos en el ambito de un mismo grupoy». Acto seguido, afirmard Bueno: «Una nacién étnica
es originariamente un grupo que ha nacido en otro lugar distinto del lugar en el que conviven otros
diversos grupos que, sin embargo, se encuentran obedeciendo a las normas de una misma sociedad
compleja (...)». Esa sociedad ya tendra en Bueno un significado politico: «(...) estd vertiendo sus
aguas en una sociedad de mercado (...) o en una sociedad politica de radio mayor». Sera el caso de
las naciones que integran el «pueblo de Dios», o de las naciones reunidas en las ferias medievales.

Evidentemente, Bueno sefialard que esta acepcion de la Idea de Nacion no tiene un sentido politico.
Si lo tiene, sera el que reciba por la plataforma politica desde la que se constituya. Aun asi, ya a
partir de la pagina 100 se empieza a ver como Bueno ya estd pensando en la nacion politica, en la
medida en que introducira la nocion de «refundiciony, la cual, a nuestro juicio, podra ser empleada
para el ejemplo que cita Bueno de los Colegios Mayores de Salamanca en los Siglos XVI, XVIl y
XVIII, pero no para Espafia y las sociedad politicas que la conformaban, las cuales, como veremos
al final del ensayo, Bueno reducira a ser meras «naciones étnicasy, es decir, les negara su caracter
politico: no se pueden reducir las instituciones politicas del Reino de Navarra o del Reino de
Aragon a meras cuestiones etnograficas. El mismo Reino de Aragén, como es bien sabido, a lo
largo de la Baja Edad Media constituyo un sistema imperial propio: «(...) el largo reinado de Jaime
II», afirma José Luis Villacanas, «que consolidd la Corona de Aragon, orden6 sobre nuevas bases su
gobierno, enderezo sus relaciones con los nobles y mantuvo su proyeccion mediterranea. En
realidad, desarroll6 una logica de expansion imperial [subrayado nuestro] especificamente catalano-
aragonesa que tenia como meta la llamada Romania, el imperio de oriente» (Villacafas, J. L., 2008,
153). La diferencia institucional con Castilla era clara... No es momento para tratar este tema. No
obstante, puede citarse, de nuevo, al profesor Villacaiias: «Tal formalidad [hablando de la relacion
entre el rey aragonés y sus oficiales] no se darda en Castilla, donde, para empezar, no habra
homogeneidad gubernativa en los territorios: en unos merinos, en otros adelantados, siempre hay
una dependencia directa e inmediata del rey, por lo que este tiene que echar manos de los ricos

hombres, con su proverbial indisciplina. En Aragdén no sucede nada de esto» (Villacaias, J. L.,
2008, 174).

Por ultimo, seré entre las paginas 102 y 104 donde se expondrd, a nuestro juicio, lo mas critico en
términos histérico-universales. Serd aqui donde Bueno vea la relevancia historica que tomaria la
nocion de pueblo de Dios. Desde esta plataforma intencionalmente politica, las diferencias entre las
naciones se borraran, en la medida en que queden refundidas en ella. Sera desde las instituciones
catolicas, romanas, como, desde la revolucion gregoriana (aunque dicha nocidén se remontaba a san
Pablo), la nocion de pueblo de Dios vendra a desempefiar un papel metapolitico y, en consecuencia,
filosofico. La imposibilidad ontologica del dominio universal papal, de la sociedad politica tnica,
implicard la canalizacion de esas energias imperialistas papales a través de dicho esquema

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

61



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

metapolitico. Es en ese sentido limite por el cual dicha nocion, pueblo de Dios, metafisica, tomara
un sentido filosofico.

Asi, esta figura logico-material, como otras [la monadologia leibniciana (Bueno, G., 1972, 38)],
pese a su caracter metafisico, seran ineludibles a la hora de entender la Historia Universal. Pues ante
la caida de la organizacion social totalizadora papal, el resto de sociedades politicas, reconfiguradas
intencionalmente por el Papado, se verdn obligadas a definirse. Esa fue, precisamente, la
implantacion politica de filésofos como Guillermo de Ockham. Ockham, identificando el orden
sobrenatural y el natural, no estaba sino reduciendo el momento imperial metapolitico a su
momento estrictamente politico: el Papado era una sociedad politica mas. El Papado no podia
patrimonializar dicha normatividad (29). Dichas naciones, partes del pueblo de Dios, es decir,
dichas sociedades politicas, legitimadas, institucionalizadas [mediante la figura del regnum (30)], a
través del Papado como heredero de los Derechos del Emperador, se valdran de esas mismas
instituciones para configurar los nacientes estados-modernos [la maiestas romana, entre otras
(Prieto Lopez, L.J., 2017)]. Ya el mismo Alfonso VI enarbol6 la tradicion isidoriana como muestra
de que la didcesis hispana habia mantenido la romanitas a través del reino visigodo de Toledo. Pues,
«el hombre fue hecho para el domingo», diremos nosotros, planteando el quiasmo. Es decir, las
instituciones son las unidades de medida de la racionalidad humana. El Papado podria tener tales o
cuales intereses, pero fueron las mismas instituciones romanas imperiales, de las que el Papado se
consideraba depositario, las que usaron los reyes medievales para justificar (que diria un marxista),
para conformar, su propio poder politico de forma independiente al Papado: los reyes seran,
intencionalmente, emperadores en sus reinos. Sera asi como, a partir de la secularizacion de la
figura de pueblo de Dios, la nacion, en su sentido politico fuerte, no sera sino la «refundicion» de
las naciones étnicas que estan sometidas a la soberania, concepto moderno, de un rey.

Para ilustrar esto, citemos a Gustavo Bueno, quien en la pagina 124, afirma:

«Lo que San Pablo habia dicho a propodsito de los cristianos —«ya no hay judios ni gentiles,
todos somos miembros del Cuerpo de Criston—, podra decirse también (...): «Ya no hay
castellanos o catalanes, todos somos miembros del cuerpo de la nacién espaiola, y en ella
renacen transfiguradas y elevadas a un éter mas puro, nuestras propias naciones de origeny.

Ahora bien, no existe organizacion social totalizadora que pueda, de forma actual, abrazar al resto
de sociedades politicas. No existe una unica unidad de medida de la Historia Universal. Hay una
pluralidad de ellas, entre las cuales no se puede dar una armonia total (Garcia Sierra, P., 2019, 54).
Y, en funcién de la unidad tomada, es decir, en funcioén de las instituciones de partida, el ser de la
sociedad politica es uno u otro. Es en este sentido por el cual la tesis de la implantacion politica de
la filosofia tendria tal caracter critico: ;cémo es posible un discurso acerca de lo que es
internamente contradictorio, es decir, de las Ideas? Es asi porque la propia constitucion
trascendental del mundo es institucional y, en consecuencia, contradictoria, dialéctica. Aquello que
conectaria, de una forma ella misma dialéctica, a las figuras del hacer humano, es la politica. Asi,
la sociedad politica nunca estd completa; la totalizacion que implica la sociedad politica, en cuanto
a su nucleo, es ella misma intencional, s6lo tendra un sentido limite. Aqui es donde a nuestro juicio
radicaria el error de Bueno: las unidades de medida hispénicas eran ofras. No podian dejar de estar
definidas por el Papado, pero no se podian reducir a ellas, como tampoco podian el resto de
sociedades politicas. Es mads, la toma de esa unidad de medida papal seria aquello en virtud de lo
cual, de una forma ramplona y metafisica, Espaia se ve como atrasada. Espafia no se constituyo
como estado moderno. Asi fue (31). Pero no lo hizo porque no pudo. La racionalidad politica
hispana no podia sino entrar en una fuerte dialéctica con tales programas politicos: entre la Espafia
imperial, la Monarquia Hispanica, ese sistema intencional de sociedades politicas wunidas
metapoliticamente por las instituciones catolicas (tanto material como formalmente); y el proyecto

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

62



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

estatal moderno, en el cual la religion no pasaba sino a cumplir el papel de mera religion civil: «un
cura me ahorra cien gendarmes», decia Napoleon. La Francia dieciochesca podia ser materialmente
catolica, pero no, desde luego, formalmente. La dialéctica etnia-polis no podia funcionar en los
reinos hispanicos, pues la dialéctica operante era la de polis-imperio.

Es interesante sefialar que hubiera parecido como si el Papado hubiera ejercido una tutela sobre las
sociedades politicas medievales hasta un punto en el que ellas pudieran valerse por si mismas. Esta
tesis, pese a su condicion de apariencia, no podra sino considerarse como (fenomenoldgicamente)
necesaria, asi como la Verdad presupone dialécticamente el Error: para el desarrollo de la mecanica
relativista, por ejemplo, fue necesario que los conceptos de la mecanica newtoniana se hubieran
propagado mas all4 del radio de su campo categorial. Pero, en tltima instancia, apariencia. Pues no
seria sino desde esa unidad de medida de la Historia Universal desde la cual operan quienes afirman
que Espafia es un «pais atrasado», aun sin saberlo. «Espafia no supo constituirse como estado
moderno». No es que no supiera: es que no pudo. La dialéctica de las sociedades politicas hispanas
era otra, del mismo modo que en otro pais considerado histéricamente raro: Alemania.

Formalmente, lo que aqui hemos expuesto también podria considerarse valido para otro formato
imperial, como por ejemplo, el Imperio espafiol. Que parezca que la metrdpoli ejercid una tutela
hasta que ya no fuera necesario, no quiere decir que la unidad de medida hispana agote la
independencia de las republicas hispanoamericanas. Esta tesis, pese a su condiciéon de error, no
podra considerarse sino como necesaria para la incorporacion de otras unidades de medida de la
Historia Universal, es decir, para la Verdad filosofica. Una verdad puramente negativa: no hay
unidad de medida que agote la Historia Universal.

La realidad, de esta forma, no admite cierre: es abierta. Ahora bien, se es consciente de ello por la
imposibilidad de conmensurarla de una forma tfotal. La Verdad, repetimos, implica,
fenomenologicamente, el Error. Error que ha de ser recorrido praxicamente: el primado de la
Razoén practica kantiana. Desde estas coordenadas podrian entenderse esas palabras de Unamuno en
Del sentimiento tragico de la vida: «Porque vivir es una cosa y conocer otra, y como veremos,
acaso hay entre ellas una tal oposicion que podamos decir que todo lo vital es antirracional, no ya
solo irracional, y todo lo racional, anti vital. Y esta es la base del sentimiento tragico de la vida»
(Fernandez Lorenzo, M., 2011, 184).

A continuacién, Bueno pasara a desarrollar la acepcion «politica» de la nacién. Bueno, al comenzar,
afirmara que «la nacion sélo cobra sentido politico en el estado en cuyo seno se moldea». Estamos
de acuerdo. Ahora bien, esto s6lo puede significar que el proyecto politico nacional no vendria sino
a conformar los planes y programas de una parte de una sociedad politica ya dada dialécticamente
con respecto a otras. Hablar de la Francia prerrevolucionaria, como «Antiguo Régimeny, es decir,
como falsa sociedad politica, es puramente ideologico. Mdas bien habria que hablar de sociedad
politica falsa, en la medida en que, desde la parte «revolucionariay, se concibieran los proyectos
politicos absolutistas como distdaxicos. Posteriormente, afirmard Bueno que «de lo que se trata es de
explicar el proceso mediante el cual el término ‘nacién’ empieza a ser utilizado para designar el
sujeto [subrayado nuestro] de la vida politica». Ahora bien, ese uso de «nacién» para designar al
sujeto de la vida politico s6lo podra tener un significado intencional... No hay, ni puede haber,
sujeto de la vida politica. La sociedad politica es un «punto de equilibrio inestable» (Bueno, G.,
1991, 170) entre la pluralidad de sujetos que forman dialécticamente la sociedad politica. Bueno
toma el concepto de «punto de equilibrio inestable» de los sistemas mecanicos de un grado de
libertad (Arnold, V.I., 1978, 6-18) para senalar, dialécticamente, la diferencia esencial entre las
sociedades politicas y las sociedades naturales. Es una analogia acertada, a nuestro juicio, que no
hace sino tener un significado critico-negativo contra la idea metafisica de «partido inico», ya sea
el NSDAP o el PCUS, por mucho que a este ultimo se le atribuyera el significado de ser el medio a

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

63



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

través del cual el «proletariado» tuviera bajo control a la «burguesia»; y critico-positivo con todo
proyecto politico que esté en condiciones (intencionalmente, claro estd) de revisarse a si mismo.
Pues la parcialidad es inevitable. Y querer justificar filosoficamente un proyecto politico, desde un
punto de filoséfico no podra ser visto sino como mala fe (en un sentido analogo al juridico, no en el
sartriano) o ingenuidad.

Seré en la pagina 110 donde Bueno, expondré su, a nuestro juicio, error, a la hora de analizar la Idea
de Nacion: separar lo real de lo conceptual:

«Sin embargo, incurririamos en un falso esquematismo si intentdsemos analizar el proceso
mediante una distincion entre dos cursos tenidos por separables, a saber, el curso que conduce
a la formacion del nombre nuevo, o de la nueva acepcion (del término nacidon en sentido
politico), y el curso que conduce a la constitucion de la «cosa» [subrayado nuestro]
designada por el nombre, es decir, a las «naciones politicas realmente existentes» [subrayado
nuestro]. Ambos cursos no tienen por qué ser enteramente independientes, sobre todo cuando
se trata de «cosas humanasy, moldeadas por la praxis prudencial o técnica de los hombres. El
nombre (el concepto que €l representa) interviene o forma parte de la constitucion de la cosa,
por la sencilla razén de que ésta no podria haberse conformado al margen de su concepto.

«El concepto [subrayado nuestro] de nacidon politica, el nombre de nacion en su tercera
acepcion, no es, segun esto, enteramente independiente de la formacion de estas nuevas
entidades [subrayado nuestro] politicas que llamamos «naciones»».

Bueno, es cierto, reconocera que el concepto forma parte de la constitucion de lo real. Ahora bien, a
nuestro juicio, Bueno estaria tomando esa distinciéon en un sentido mentalista, en tanto que cabria
hablar de «curso que conduce a la constitucion de la cosa», como disociado del concepto, al cual
Bueno se refiere como «nombrey.

Mas adelante, en la pagina 111, afirmara Bueno:

«Ahora bien, ni la nueva entidad [subrayado nuestro] politica, por ser nueva, puede tratarse
como si fuese una creacion ex nihilo, ni el nuevo nombre [subrayado nuestro] es producto de
una simple creacion o estipulacion literaria. Las nuevas entidades politicas son resultados
deterministas [subrayado nuestro] de interacciones entre complejas entidades sociales
precursorasy.

Es verdad que Bueno, al final del segundo parrafo de la pagina 111, afirmara que «No se trata de
reducir cualquiera de los procesos, real o conceptual, uno al otro; se trata de ver hasta qué punto,
aun siendo disociables, estan profundamente entretejidos».

Pero, y este parrafo es fundamental, acto seguido Bueno afirmaré que:

«De otro modo, aun dando por supuesto que la constituciéon de las unidades politicas
modernas que llamamos naciones obedezca a un proceso objetivo y determinista [subrayado
nuestro], de lo que se trata es de analizar este proceso desde la perspectiva de [subrayado
nuestro] la transformacion de los conceptos de naciones étnicas en el concepto de nacion
politica (aun a sabiendas de que esta transformacion no agota el proceso real)».

Aqui es donde estaria, a nuestro juicio, el error de Bueno. Por un lado, tendriamos unos procesos
objetivos, deterministas (surgimiento de las clases burguesas, Reforma protestante...) que darian
lugar a la entidad en cuestion. Por otro, tiene lugar una transformacion conceptual en la Idea de
Nacion. Por tanto, de lo que se trataria no es sino de, partiendo de esa transformacion, dar cuenta

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

64



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

del proceso real. Asi como la monadologia leibniciana daria cuenta de un proceso real, una
sociedad de libre mercado, la transformacion de nacion étnica a nacion politica daria cuenta de una
serie de procesos objetivos 'y deterministas.

Es decir, tendrian lugar una serie de procesos reales. Se les comenzaria a denominar de una forma
especifica. De lo que se trataria es de explicar por qué se les denomina asi. Esto es lo que, a nuestro
juicio, es dogmatico. Hablar de procesos reales, objetivos, deterministas nos parece metafisico. Lo
que se da es, en las categorias historiograficas, econdmicas, juridicas, etc., una serie de resultados
cuya sustantividad no vendria a ser sino su caracter eminentemente critico. Sin esos resultados no se
podria entender la Historia Universal. Ahora bien, no se puede reducir la Historia Universal a
dichos resultados categoriales. Teniendo que dichas categorias no pueden nunca segregar a los
sujetos operatorios, no se puede afirmar que los estados nacionales ya son entidades. Nos parece
acritico.

A nuestro juicio, Bueno habria sido aqui prehegeliano e, incluso, habria caido en contradiccion con
el caracter critico de su idea de Ego Trascendental. Porque no se trata de hacer una distincion entre
lo conceptual y lo real, por mucho que se diga que son disociables, pero no separables. De lo que se
trataria, como vio Hegel, es de realizar lo conceptual. Pero, mientras que Hegel quiso identificar
sustancialmente la vida del Espiritu con la realidad misma, es decir, entendié su fenomenologia
como una ontologia, desde la Idea de Ego Trascendental como ego institucional y, en consecuencia,
dialéctico, no seria posible llevar a cabo dicha identificacion: hay determinaciones del Espiritu que
son irreconciliables. Solo a través de la irreductibilidad (real, no mera apariencia) entre esas
determinaciones, las instituciones, cauces a través de los cuales se desenvuelve la racionalidad
humana, se podria hablar de ontologia. Sélo, pues, cabe hablar de ontologia de una forma critica.

Hablar, pues, de procesos objetivos y deterministas no puede llevar sino a recaer en algun tipo de
deformacion ideologica, la cual, a nuestro juicio, habria sido considerar a los llamados
«nacionalismos fraccionarios» como «concepto particular degenerado». Mas ideologico todavia
habria sido querer comparar esta denominacion, puramente intencional e ideoldgica, y propia de
disciplinas que no pueden nunca neutralizar las operaciones de los sujetos operatorios, con una
disciplina como la geometria, en la cual, en el limite, si tiene lugar esta neutralizaciéon. Como estaba
dispuesto en el frontispicio de la Academia platonica: «nadie entre aqui sin saber geometria». Es
decir, «ténganse en cuenta los resultados de la geometria como patron critico a la hora de juzgar la
verdad de otras categorias». O, para los mas zorros: «no se tomen las analogias matematicas para
justificar proyectos ideoldgicos.

Serd al final de la pagina 111 donde Bueno se delatara: «Nos atenemos desde luego, en lo
fundamental, al esquema trazado por Marx y Engels: las naciones, en su sentido politico moderno,
son resultados de la reorganizacion de la sociedad politica del Antiguo Régimen [subrayado nuestro]
que, a su vez, lo habria sido de la antigua sociedad esclavista». ;Puede tomarse como real el
llamado «Antiguo Régimen»? ;No es ello ya un concepto puramente ideologico, el cual los
historiadores, acriticamente, lo toman como un concepto distributivo, determinado por una serie de
notas abstractas, el cual habria de ser predicado de forma isoldgica a todos los miembros de una
misma clase: Espafia, Francia, Alemania, etc.? La nacion politica seria, asi, un resultado objetivo,
fruto del desarrollo de las fuerzas productivas. Todos aquellos proyectos politicos contrarios a los
nacionales no seran vistos sino como «reaccionariosy, «contrarrevolucionariosy.

Lo mas sorprendente de este asunto es que Bueno quiera reivindicar a Mariana y a Sudrez desde
esas posiciones (ultimo parrafo de la pagina 112). Porque, desde la filosofia de la historia marxista,
Sudrez y Mariana so6lo vendrian a ser loables en la medida en que, en determinado momento
historico, estuvieron de parte, sin saberlo, del sujeto revolucionario burgués. Poca consideracion

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

65



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

tendriamos con nuestros clésicos si los redujéramos a meros idedlogos. Mariana y Sudrez, sostendra
Bueno, frente (atencion) a las concepciones politicas protestantes, serian mas potentes por su
condicién de idedlogos de la naciente burguesia.

Asi, reducir, en ultima instancia, el surgimiento de las naciones reales al auge de la burguesia
industrial (ademads de, evidentemente, por otras razones, como las tecnoldgicas) nos parece caer en
un reduccionismo. Todos esos resultados, efectivamente, habran de ser considerados. Ahora bien,
criticamente. Porque esos procesos que Bueno describe en la pagina 109 implican tomar como
adorno la dialéctica de sociedades politicas positivas, con sus diferencias institucionales, y
reducirlas a conceptos abstractos, distributivos.

Nosotros entendemos que de lo que se trata es de criticar las categorias nacionales candnicas,
regresando a las instituciones desde las cuales se conciben prdcticamente, operatoriamente; y cuya
caracteristica metodologica diferencial frente a la racionalidad politica de las sociedades del
«Antiguo Régimen» seria su cardcter holizador (Bueno, G., 2011). De esta forma seria posible
explicar 1a Idea de Nacidn, sin tener que recurrir a procesos reales, lo cual no serviria sino para
Justificar.

En el siguiente apartado, Bueno mostrard como, en estas paginas, ha tomado «Antiguo Régimeny,
«rey», «pueblo» como si fueran entidades reales:

«Es preciso, ante todo, distinguir claramente entre el proceso de formacion de la nueva
entidad, la «nacion politica» (la «nacionalidad » de un pueblo) y el proceso de la asignacion
del nombre «nacidon» a esa nueva entidad politica. En cuanto a lo primero: la formacion de
esa entidad no tiene que ver, en su génesis, con la Idea de Nacion politica, que serd su
resultado. La nueva entidad procede de una revolucion de la sociedad politica del Antiguo
Régimen, en el que el poder venia del cielo al rey y pasaba de éste al pueblo; en virtud de lo
cual tendria lugar la transformacion turbulenta en la sociedad politica del nuevo régimen, en
el que un pueblo (en realidad el pueblo urbano o burgués) terminard haciéndose con el
control del poder politico, arrebatdndoselo a la nobleza, y al rey absoluto, y asumiendo la
soberania en lugar de Dios («la voz del pueblo serd la voz de Dios»)».

«Rey», «Antiguo Régimen», «pueblo», «pueblo burgués»... ;No son estos conceptos metafisicos?
(Puede, verdaderamente, entenderse en estos términos ya no la hispanica, sino cualquier tipo de
sociedad politica «moderna»? Aqui es donde, de nuevo, se verian las costuras del racionalismo
marxista abstracto de cuiio moderno. Estas categorias no tendrdn sino un sentido meramente
intencional. SoOlo tienen un sentido adjetivo, como momento nematologico de instituciones muy
concretas. Pero tales instituciones, que, antes de la Revolucion Francesa, venian conformandose
desde hacia tiempo, eran propias de sociedades politicas muy especificas, como Francia, pero no de
todas. El propio Bueno, representard en la pagina 114 este lisado de las diferentes morfologias
politicas historicas: «Lo que ha cambiado son los grupos de control politico: el grupo de la nobleza
y de la realeza hereditarias va siendo paulatinamente sustituido por el grupo de la burguesia
comerciante o industrialy.

Reiteramos nuestra tesis: no puede haber diferencia entre el andlisis real y el analisis conceptual. La
distincion realidad-concepto es ella misma aparente. Tomar esa distincion en un sentido ontologico
fuerte es, a nuestro juicio, metafisico: no se puede hablar de lo «real» sin lo «conceptual», es decir,
sin la operatividad de sujetos corporeos institucionalizados. Se trata, precisamente, de realizar lo
conceptual, pero criticamente, dialécticamente. Aqui, evidentemente, «conceptual» no se toma en
un sentido idealista, mentalista, sino haciendo referencia a sujetos corporeos. Lo ideal no sera sino
un momento mismo de una praxis operativa institucionalizada, considerada con respecto a otras

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

66



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

conciencias logico-operatorias, de tal forma que solamente a través de la irreductibilidad de unas
instituciones con respecto a otras puede hablarse criticamente de ontologia. Es por ello que los
resultados cientificos s6lo podran, a su vez, tener un sentido critico-negativo, en funcion de la
capacidad que tengan para neutralizar, en el limite, las operaciones del sujeto operatorio (32).

Por ejemplo: la pregunta «;Respiraba oxigeno el hombre de Atapuerca?» es absurda en términos
gnoseoldgicos debido al caracter critico-negativo de las verdades cientificas: no cabe pensar en un
hombre vivo que no respire oxigeno. Aunque no es frivial en términos noetoldgicos: las ciencias no
se pueden pensar al margen de las instituciones, esto es, no hay Gnoseologia sin Noetologia; pero
las ciencias no se reducen a su condicion de instituciones. Pese a que el Mundo esté dado a una
escala antropologico-institucional, es decir, aunque los sujetos operatorios hagan el Mundo (el
oxigeno no existe, pues es un resultado de una amplia variedad de procesos tecnoldgicos
historicos); la dialéctica institucional, aunque s6lo sea en un sentido /imite, queda segregada en las
ciencias (pues una vez dados ciertos cursos operatorios, no se pueden pensar otros al margen de los
resultados de estos, aunque no los agoten: un hombre no puede trabajar sin respirar, pues una
maquina de combustion no puede trabajar sin un comburente; aunque un hombre (sus células) no
queda agotado en su condicion de potencial maquina de combustion). Y seria esta razon por la cual
«Ciencia» es una Idea filosofica. Pues aunque la Verdad implique una suerte de desvelamiento, solo
puede hablarse de esencias, de constitucion efectiva del Mundo, en un sentido /imite. Es esta,
precisamente, la potencia de la propuesta filosofica husserliana de la intencionalidad. Pues es como
si el cientifico operara como un descriptor de esencias. Basta tomar como ejemplo un teorema
elemental de geometria diferencial. De alguna forma, es como si la demostracion no hiciera falta,
dado lo elemental del resultado: ;hace falta demostrar que la longitud de una curva no depende de
lo rapido que la recorramos? Pero lo que fenomenoldgicamente es desvelamiento, ontoldgicamente
es, como es sabido, constitucion. Y esa dialéctica, por su enorme potencia filoséfica, como queda de
manifiesto en la distincion heideggeriana entre Ser y entes, s6lo puede tener lugar en escalas
diferentes. Pues el desvelamiento fenomenologico, pese a ser critico en términos ontologico-
especiales (en cuanto a la dialéctica entre lo que Gustavo Bueno denomin6é Segundo y Tercer
Género de Materialidad), no lo es en términos ontologico-generales. Pues la constitucion no puede
tener lugar en términos mentales, psicologicos. Pues el Alma, por usar terminologia clésica,
wolffiana, es un ente mas.

Lo real, pues, s6lo podra brotar criticamente, por segregacion limite del sujeto operatorio. «Antiguo
Régimen» y «proletariado», por ejemplo, son conceptos que se encuentran dados a la misma escala
logica de otros como «Nuevo Régimen» (tan metafisico como «Antiguo Régimen») o «pueblo de
Dios» (materialmente diferente a «proletariadoy», pero idéntico légicamente, al hacer pasar lo que no
es sino un concepto distributivo, meramente intencional, por una «realidad efectivay).

Lo verdaderamente rescatable del analisis bueniano serd su aspecto fenomenolédgico, lo que ¢l
llama «andlisis conceptual». Serd en el segundo parrafo de la pagina 114 donde Bueno si de una
explicacion que pueda tener un verdadero sentido historico-universal: cae la organizacién social
totalizadora «Papado»; cae, desaparece, una variable de la Idea de Ego Trascendental. El
significado intencional que ciertos grupos empezaran a dar desde sus proyectos politicos
institucionalizados sera el de que la autoridad que antes venia de Dios (es decir, del Papado), ahora
la reciben en tanto que «puebloy, es decir, en tanto que parte de la sociedad politica que empieza a
totalizar a las demas y a reconstituirlas. Mas adelante, Bueno expondra las dos alternativas limite
de estos procesos historicos: la individualista-liberal, anglo-francesa; y la comunalista, germéanica.
Lo que, a nuestro juicio, es de vital importancia en términos histérico-universales, sera el analisis
fenomenoldgico bueniano (en la pagina 118) de la nacion como, de alguna forma, sustituto
metapolitico del programa catolico papal. Ahora el fundamento metapolitico no seré sino el propio
«puebloy, i.e., la propia parte totalizadora de la sociedad politica a partir de sus instituciones, las
cuales empezaran a ser entendidas como «Cultura» y, en un sentido metafisico, como verdadera

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

67



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

cultura y cultura verdadera, frente al resto de falsas culturas. Hay, pues, en el estado-nacion
moderno un intento de reducir los esquemas metapoliticos a politicos (expresado de forma magistral
en el famoso cuius regio, eius religio), y viceversa [el Estado de Cultura de Fichte, el cual, de una
forma totalmente ideologica, contradictoria con su ontologia fundada en la Libertad, llegd a hablar
de limites naturales a la hora de hablar de las fronteras de la sociedad politica (Villacadas, J.L,
2001a, 150)]

Ahora bien, esta reduccion sera, a nuestro juicio, necesaria. Esta multipolarizacion era inevitable.
Ya el propio Ockham, como hemos comentado, destacé lo evidente: la Iglesia de Roma no era sino
una sociedad politica mas. ;Qué autoridad tenia el Papado para mediar entre las sociedades politicas
del continente europeo, cuando ella misma era una sociedad politica? No habia distincion entre el
orden natural y el sobrenatural. Las tesis conciliaristas no podian ser solucion. No podian serlo
porque el problema era un falso problema: esto es, no era un problema categorial, sino un problema
filosofico (Centeno Prieto, S., 2018). El Catolicismo medieval no era sino las normas metapoliticas
de una sociedad politica y solo podian tener sentido desde ella: el conciliarismo no podia significar
sino el fin del catolicismo. Los propios emperadores alemanes (por cuestiones ideologicas, claro
estad) no estaban en contra de dicha normatividad: lo que no aceptaban es que fuera
patrimonializada por el Papado. Fue esta, a nuestro juicio, la inevitabilidad historica de Lutero y la
Reforma Protestante. La revolucion de Lutero, como bien ha afirmado el profesor Villacafias, fue
una revolucion mental (Villacafias, J. L., 2019, 8-34). Nematologica, diremos nosotros. No fue
propiamente una revolucion fecnoldgica. Lutero no hizo sino criticar hipercriticamente (y este, a
nuestro juicio, seria su potencia historico-universal) toda institucionalidad, en cuanto a lo que esta
incorporaba de patrimonialismo. Ahora bien, fue la forma en la que lo hizo, ese querer llevar al
limite la racionalidad, la institucionalidad, es decir, ese querer «dejar al hombre sélo ante Dios» su
irracionalidad. No obstante, ese fue el triunfo de la Reforma. Dicha irracionalidad, pese a su
apariencia, era inevitable. Sélo el Bien es lo real, pero implica fenomenoldgicamente el Mal. S6lo
es real la institucionalidad, pero esta implica ya su irreductibilidad a otras instituciones. Solo es real
la implantacion politica de la filosofia, pero el gnosticismo filosofico, pese a ser el error filosofico
por excelencia, es necesario: «En cualquier caso, estas dos formas de la conciencia filosofica,
irreconciliables entre si, se exigen mutuamente [subrayado nuestro] sin embargo, y, en particular,
una conciencia politicamente implantada sabe que en la conciencia gnostica se encuentra el
manantial de tantas Ideas que son imprescindibles para el tejido de la propia filosofia verdadera»
(Bueno, G., 1972, 263): ;se puede saber a priori que lo que uno piensa (que la obra de uno mismo
es la defensa mas racional del proletariado) se corresponde con una situacion vital muy concreta (la
realidad de ese intencional proletariado industrial como vanguardia de la clase obrera en el que
piensa) y no con otra (el individualismo moderno, del que uno no se escapa haciendo vueltas del
revés, y su tendencia a lo genial, a que ningln adversario entienda lo que €l piensa)? La Verdad, de
nuevo, presupone el Error.

La inevitabilidad de la institucionalidad se puede apreciar en que, como es bien sabido, la ortodoxia
protestante no hizo sino sustituir la autoridad papal por la de Lutero. Mejores discipulos,
formalmente, fueron los pietistas, los espiritualistas, los romanticos alemanes o el joven Marx;
mejores discipulos han sido Heidegger (Ginzo Fernandez, A., 2009, 38-9 y 46-7) o sus coetaneos
frankfurtianos.

Desde estas coordenadas, se puede dar una formulacién positiva del proyecto orteguiano de la razén
vital, como intento de superacion tanto del idealismo subjetivista (el cual, en el limite, conduce al
nihilismo) y del realismo ingenuo, dogmatico. La Idea de Ego Trascendental es ella misma critica
con el realismo ingenuo. Ahora bien, este Ego no es un ego espiritual, puro, simple,
autodeterminado. El Ego Trascendental bueniano es un ego normativo, institucional y, en
consecuencia, plural, critico. Pues «no todo esta relacionado con todo»: el Principio de Symploké.

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

68



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

La normatividad tiene un carécter dialéctico: «haz esto» es «no hagas esto otro». El Ser es ¢l mismo
un deber ser. Y ese componente dialéctico de la normatividad, a través de las instituciones, es lo que
implica que sélo pueda hablarse de Ser en un sentido critico. En el materialismo filosofico de
Gustavo Bueno, ese caracter critico es desempefado por la Idea de Materia Ontologico-General.
Ahora bien, la Idea de Materia Ontologico-General, en tanto que idea puramente /imite, no vendria
sino a ser, noetologicamente, a través del ejercicio de las incompatibilidades institucionales, una
representacion puramente negativa, a saber: la imposibilidad de hipostatizar cualquier contenido
mundano, i.e., la imposibilidad de segregar, de una forma que no sea ella misma /imite, cualquier
producto humano de los sujetos institucionalizados que lo conceptian. Seria desde este contexto
critico-institucional desde el cual quedaria definida la Idea de Cuerpo. Idea que soélo
fenomenologicamente podria ser considerada en términos unamunianos, como Cuerpo de «carne y
hueso» (las categorias bioldgicas o ecologicas no agotan la corporeidad, es decir, no se puede
sustituir la evidencia del ego espiritual cartesiano por la evidencia del caracter carnico y 6seo de mi
cuerpo, i.e., de este cuerpo que escribe estas palabras). Pues el brazo bioénico de James Young es un
brazo de metal, no de carne y hueso. La dignidad de el Hombre, por usar terminologia teologica
(que no moral), no se la dara el ser cuerpo, sino el ser institucional. La definicion del Ego como
corpdreo y operatorio solo puede ser tomada en su sentido negativo, frente al espiritualismo mas
ramplon y al mentalismo. Pues, sin la institucionalidad [radial, como un brazo bidnico o una silla de
ruedas; circular, como los cuidados de un voluntario de la Cruz Roja; o angular, como la Eucaristia,
en la que, intencionalmente, todos los fieles quedan unidos a Dios y, por tanto, quedan /lisadas sus
impotencias, sus respectivas miserias (33)], un tullido, un tetrapléjico o un humano con esclerosis
lateral amiotrofica, por ejemplo, no serian nada. No serian operativos. Término (operatividad) que,
eliminado su caracter institucional, no haria sino remitir a una concepcion darwinista de la razéon: lo
mas racional no sera sino lo mas operativo, lo mas potente. Pero la racionalidad no se reduce a la
fuerza, a la potencia. La ley del mas fuerte es la ley de la nada. El caracter critico de la propuesta
hegeliana (todo lo real es racional) reside en su interpretacion actualista: no es que todo lo real sea
potencialmente racional: la cuestion es que todo lo real es racional. Pero dialécticamente: la
moderna racionalidad darwinista (y sus innegables éxitos) y su obsesion por la eficacia no agota, en
acto, la racionalidad. Ya hay otros estares-en-el-mundo irreductibles a ella: en vez de programar mi
jornada de estudio hasta el ultimo detalle atendiendo al reloj de mi cuarto, el cual me limita a unas
horas determinadas en las que tengo que repartir todas mis faenas, apago el reloj y me pongo a
hacer.

Asi, la Idea de Cuerpo, fenomenoldgicamente, serd un «hiatoy, el «enlace», «entre la M.T. y las
formas construidas» (Bueno, G., 1970, 116). Ontolégicamente, no serd sino la misma frontera (por
usar la expresion de Trias) interinstitucional. Esto es, el cuerpo del que hablamos, por decirlo en
términos heideggerianos, no es un ente; no es el cuerpo objeto de la fenomenologia, el cuerpo
categorial, el cuerpo del paciente sedado que estd siendo operado. Es esta la potencia critica del
Dasein heideggeriano. Pues el cuerpo categorial, el cuerpo de las categorias biologicas, no agota la
corporeidad. Yo no puedo pensarme al margen de mi higado o de mi médula espinal, pero yo no soy
mi higado o mi médula 6sea. Ocurre en las categorias biologicas algo similar a las categorias
matematicas. Pues asi como las categorias matematicas estan invadidas por las categorias l6gico-
formales (;acaso necesitaba la geometria euclidea el simbolismo logico para ser verdadera?), a la
vez que estas determinan actualmente su racionalidad, también las categorias bioldgicas estan
invadidas por las categorias cibernéticas, las quimicas o las eléctricas. ;Qué es eso de que el
cerebro se encarga de comunicar'y procesar informacion [concepto repetido hasta en 705 ocasiones
en un manual publicado por la editorial de la Universidad de Oxford (Brodal, P., 2010)]? El cuerpo
bioldgico no es algo dado. Es un cuerpo institucionalizado. Pues los términos del campo bioldgico
no son, en su mayoria, cuerpos vivos, sino cadaveres o animales experimentales, otro concepto
verdaderamente oscuro. Vida no es, pues, un concepto bioldgico, aunque esto seria, precisamente, lo

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

69



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

que le otorga su caracter critico. Pues Heidegger, como es bien sabido, podra ser acusado, por su
nihilismo, de nacionalsocialismo; pero no, desde luego, de organicista o biologicista.

Asi, la Idea de Vida de la filosofia unamuniana y orteguiana [recuperada por Eugenio Trias y ya
formulada en su sentido por Schelling (Ferndndez Lorenzo, M., 2011, 51-9)] quedaria, en este
sentido, coordinada con la Idea de Materia Ontolégico-General y, de esta forma, definidas por su
sentido critico, tanto frente al idealismo subjetivista como contra el realismo ingenuo. Pero ese
abismo (Ungrund) del que hablaba Schelling, la Nada heideggeriana, s6lo podran ser estudiadas en
términos fenomenologicos (esto es, como descripciones de pre-comprensiones previas). Abismo
que, en consecuencia, no podra privilegiar a los textos de Hdlderlin y Rilke, a la manera de
Heidegger; o a los mitos, como, en su momento, plante6 el propio Schelling. Podria ser igualmente
reivindicada a este respecto la tauromaquia (en tanto que fendmeno religioso, atendiendo a la tesis
defendida por Alfonso Fernandez Tresguerres en Los dioses olvidados, siguiendo la filosofia de la
religion de Gustavo Bueno, y sistematizando las tesis orteguianas) u otros productos profanos,
como la «modelos estético-topoldgicos», al modo de Trias (Fernandez Lorenzo, M., 2011, 209). No
obstante, ese estudio, pese a su caracter metafisico, serd, como podrd comprenderse por lo que
llevamos expuesto, inevitable. Pues este estudio no es propiamente un tratamiento especulativo,
neutral; es vital. No es asunto menor la denominacion de esta Idea como Idea de Materia
Ontoldgico-General (en el caso de Bueno), Idea de Dios (como Ipsum esse subsistens), Idea de
Sustancia (el caso de Espinosa), Idea de Yo (Fichte) o Idea de Nada (como es el caso del segundo
Heidegger), por poner algunos ejemplos. Pues, en el fondo, la consideraciéon de una Idea (y, con
mas razoén, de una Idea de tal calibre, como la Idea de Ser, por decirlo en términos neutrales) como
Idea, esto es, como funcion, implica ya un posicionamiento, una toma de partido inevitable, que, a
priori, especulativamente, es dogmatico calificar como mds potente que otras.

Aun asi, la Idea de Vida, especialmente en su sentido orteguiano, es decir, por lo que implica,
fenomenologicamente, de inseguridad y espontaneidad (Leszczyna, D. M., 2017, 188), podria ser
considerada, en este sentido, como lo propio de la razon institucional hispana. Una razén
institucional fronteriza que, siguiendo a Fernandez Lorenzo, «encaja muy bien en la propuesta
unamuniana de una filosofia tragica que se mueve entre la razén y la sin-razon participando de
ambas a la vez» (Ferndndez Lorenzo, 2011, 210). Acto seguido, afirmara el asturiano: «encaja
también con la concepcion de Espafia, como cabeza histérica del sur de Europa, en términos
orteguianos, en el sentido de cultura fronteriza [subrayado nuestro] entre la barbarie islamica y la
civilizacién del Norte de Europa (...)». Lo idiografico, a nuestro juicio, de Espafia sera que no es
nada. Esto es, la institucionalidad hispana es tal que, por el cardcter historicamente fronterizo y
movil que toman desde el Siglo VIII las sociedades politicas hispano-cristianas, aun siendo
racional, no vive como si hubiera un cierre de la Historia. La institucionalidad hispana es, pues,
fragil. Ahora bien, toda institucionalidad es, por la dialéctica que implica con otras, fragil. Es decir,
ni Espafa, ni Francia, ni Alemania, etc., son nada. Cuando Gustavo Bueno escribio Esparia no es
un mito, nosotros entendemos que habria sido mas acertado sostener la tesis de que, efectivamente,
Espafia es un mito, pero tanto como la Francia jacobina y su universalismo abstracto o la Alemania
sublime y su nihilismo protestante. Un nihilismo que, en ocasiones, toma la forma de un cinismo
verdaderamente atroz, como en el caso de la consideracion luterana de la Eucaristia: «la hostia»,
dird Hegel, «es Ginicamente una cosa exterior [subrayado nuestro] que no tiene mayor valor que una
cosa cualquiera [subrayado nuestro]» (Hegel, G. W. F., 1971, 405). ;Podria ser un trozo de carne de
cerdo? ;O de carne humana? No: «Y cuando llegd la plenitud de los tiempos y la Hostia Santa se
levantd como el sol de un mundo nuevo, cesaron los sacrificios humanos [subrayado nuestro], se
rompieron las aras impuras, y sobre sus escombros se alzo la victima santa, y empez6 la Eucaristia a
irradiar el amor y la vida donde antes estaban el odio y la muerte» (Vazquez de Mella, J., 1928,
141).

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

70



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

Pues, ademas, si Esparia no se puede reducir al catolicismo metapolitico medieval o al estatalismo
moderno, tampoco se puede reducir Francia al jacobinismo; o Alemania, al protestantismo. Nos
hubiéramos engafiado a nosotros mismos si hubiéramos dejado esto asi, esto es, si hubiéramos
elevado a Esparia a ser la maxima expresion de la razon vital, frente a los inferiores galos, ingleses
y germanos. Hubiéramos hecho gala de un elitismo infantil y barato. Para alguien que pertenece a la
llamada derecha sociologica como nosotros, hay que andarse con cuidado cuando se habla de
Espana.

Asi, este caracter hispano critico, que se sabe finito y débil, es tan hispano como anglo-francés,
germano o ruso. Pues Espana es tan fronteriza politicamente como pueda serlo Francia, Alemania o
Hungria. Mas que hablar, pues, de la Historia Universal como historia de Francia, Espafia, China,
Rusia, Alemania, Italia, etc. sera mds critico decir que con ocasion de determinados proyectos
politico-institucionales localizados geograficamente en la Peninsula Ibérica o donde sea, se
desenvuelve la Historia Universal. Pues, aunque Ortega o Unamuno fueran esparioles, es decir,
aunque su filosofia no podia deberse sino, de alguna forma, a la tradicion institucional espariola; no
hubieran podido formular sus filosofias vitalistas al margen de su contacto con Alemania, a través
de la critica schellinguiana a la razon especulativa hegeliana (Ferndndez Lorenzo, M., 2011, 46,
171-3, 177-9). Esta tltima, como es bien sabido, era deudora, a través de Wolff, de la filosofia de
Francisco Suarez, un pensador... jespariol? La Historia en términos politicos, no es la historia de
unas sustanciales Esparia, Francia o Alemania; de los abstractos proletariado y burguesia,
campesinado y nobleza; o de los pomposos Imperio Espariol y el Imperio Inglés; o de los tres a la
vez, como sostiene en nuestros dias el fundador del marxismo netamente espariol, y en espariol.

Pues, ademas, la Historia, en su sentido filos6fico, trascendental, no queda agotada en la Historia de
las categorias politicas, como justificamos en la nota (14). Desde las categorias termodindmicas, por
ejemplo: ;jqué mas da que Thompson fuera un britanico nacido en Norteamérica, que Mayer fuera
del Reino de Wurtemberg (esto es, aleman) o que Rankine fuera escocés? Pues el Mundo es tan
politico como termodinamico, por seguir con el ejemplo. Esto es, tan real es un debate
parlamentario o una huelga como la evaporacion del agua en una olla. Otro caso que serviria de
ejemplo seria la teoria marxista del plusvalor. Pues, por mucho que las mercancias consumidas en
una sociedad capitalista sean, intencionalmente, plusvalor (esto es, sean fruto de la explotacion de la
clase obrera por parte de la burguesia), cuando un burgués toma un solomillo Wellington, no se
alimenta, por metonimia, del sufrimiento del proletariado. En este sentido habria que ser mas
kantiano que hegeliano. Pues fodo lo real es racional (esto es, no hay Gnoseologia sin Noetologia),
pero son las Categorias el patron de medida de lo que es, esto es de las verdades, con respecto a las
apariencias.

Pueden entenderse, asi, las palabras de Dorota Maria Leszczyna, en su tesis doctoral sobre Ortega:
«de tal forma, la razon vital e historica se puede concebir como la razon narrativa cuyo objetivo
consiste en contar, en narrar las cosas que pasan al hombre. Es como dice Ortega, “prolija por su
propia esencia, es una inacabable chismografia, es el ‘cuento de nunca acabar™» (Leszczyna, D.
M., 2017, 189). Si bien es cierto que sin instituciones como las propias del derecho romano, por
ejemplo, seria imposible entender ninguna sociedad politica actual. Pues la romanitas tendria, por si
misma, una fuerza de obligar: la aprobaciéon de un codigo civil en mayo de 2020, por parte la
Asamblea Nacional Popular de China, no podra considerarse como algo anecdoético, dadas las nada
menos que cuatro tentativas de desarrollo de dicho cédigo legislativo desde 1950. Ahora bien, dicha
fuerza de obligar, dicha wuniversalidad, no podra considerarse al modo metafisico del
fusnaturalismo, sino, de una forma mas positiva, en la medida que toda sociedad politica actual es
heredera de o se ha definido ante otras que, materialmente, mantienen identidades con respecto a las
instituciones romanas, i.e., proceden de o se definieron frente a dicho imperio. Su necesidad, asi, no
serda sino una contingencia, por decirlo en términos schellinguianos. Pues, a priori, no se puede

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

71



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

sostener que el derecho procesal romano (del que proviene el nuestro) que queria instaurar Alfonso
X, pese a su sutileza, fuera mas racional que los salvajes procedimientos municipales castellanos
(Peset, M., 1991, 171-2). De hecho, si hay Imperio romano, con la pompa con la que usa la
expresion, es, precisamente, por las sociedades politicas actuales (Ortega y Gasset, J., 1975, 66). El
Imperio romano no existe. Y querer identificar esencialmente, ya no solo el periodo republicano y el
imperial, sino, por ejemplo, las sociedades romanas anterior y posterior a la Segunda Guerra
Punica, es dogmatico. Dicho de otra forma, la Unica sustancialidad que pueda recibir el Imperio
romano se debe su cardcter internamente contradictorio, como sociedad politica que rebasa
permanentemente sus limites, en virtud de lo cual lo filosofico de Roma es su ser proyecto en
permanente revision. Su sustancialidad es, precisamente, su ser nada; esto es, su ser historicamente
tanto esto (pagano, por ejemplo) como aquello (cristiano, a partir del Siglo 1V). Es esto lo
paradojico de la historia. Las sociedades, las formas de vida, mas universales son las que,
precisamente, estan en mejores condiciones de sacrificar su particularidad, esto es, de dejar de ser.

Aunque, repetimos, pese a la posibilidad de, noetolégicamente, remontarse cada vez mas a la
intencional fuente trascendental de todo contenido mundano, no se puede caer en una suerte de
reduccionismo historicista. Pues esa fuerza de obligar que hemos atribuido a la romanitas ya posee,
de alguna forma, un caracter gnoseologico, esto es, ontologico, pese a que, evidentemente, las
categorias politicas y juridicas no segregan a los sujetos operatorios. No obstante, ello no implica
que las categorias politicas dispongan de una sustantividad menor que las naturales
(fenomenologica, eso si). Pues la sustantividad ontoldgica de las ciencias es puramente negativa. El
Principio de Lavoisier, por ejemplo, no tiene verdadera fuerza de obligar, porque el deber ser
institucional da paso dialécticamente al ser. Pues cabe pensar en alguien que, de forma racional,
normativa, negase, por ejemplo, las categorias modernas (es el caso académico de un Zeferino
Gonzalez vy, el caso mundano del tradicionalismo espafiol); pero la diferencia entre las masas
(determinadas, en el sentido fuerte de la palabra, en una bdscula con respecto a un patron de
medida) de los reactivos y los productos de una reaccion quimica, a priori, se puede hacer tan
pequefia como se quiera. En el limite, segregado e/ intencional sujeto gnoseoldgico, esto es, al
margen, potencialmente, del resto de categorias, el sistema es aislado y, por tanto, la masa, se
conserva. Y aducir aqui procesos como la fision nuclear es absurdo. La verdad de la Quimica de
Lavoisier no consiste en hacer referencia a fodo, sino en acotar determinados fenomenos. Un
proceso de fision nuclear es otra cosa, es una categorizacion diferente; pues el concepto masa,
como masa de un alambre de hierro en una reaccion de oxidacion, no es el concepto masa, como
masa de un nicleo de uranio-235 en un proceso de fision nuclear. La masa de un nucleo de uranio-
235 no es la cantidad de materia que tiene un cuerpo: es energia. No es que el Principio de
Lavoisier no se cumpla en determinados procesos; es, sencillamente, que, gnoseoldgicamente, no es
aplicable a ellos: sus contextos determinantes (Bueno, G., 1992, 50) son otros. Aunque el faktum de
su veracidad es, por su caracter negativo, no decir nada. Es por ello que, como bien vio Jacobi, el
que justifica su fe en tal o cual argumento abstracto, en el fondo es un ateo. Analogamente,
defender tal o cual posicion vital en virtud a que uno dispone del sistema filosoéfico mas potente es
de una ingenuidad sonrojante.

Diriamos, de nuevo, siguiendo a Hegel, que todo lo real es racional; pero criticamente, es decir, no
se puede perder nunca la referencia de las Categorias: «nadie entre aqui sin saber geometria». No se
puede afirmar, en abstracto: todo lo real es racional. Pues hay prdcticas gnoseologicamente
irracionales, como la ablacion de clitoris en paises africanos, pese a su racionalidad noetologica.
Desde el punto de vista del que desea evitar tener que criar una descendencia que no es suya, €s una
préctica noetologicamente razonable. Ahora bien, dadas las consecuencias bioldgicas inevitables de
una intervencion de esas caracteristicas (dolor intenso, infecciones, trastornos psicologicos,
esterilidad, complicaciones de parto, etc.), desde coordenadas gnoseoldgicas criticas podra ser
considerada como irracional. Pues, pese a la inevitabilidad de ciertas practicas bajo ciertas

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

72



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

intencionales condiciones culturales, no puede esperarse que un humano que ha sufrido dicha
intervencion esté en las mismas condiciones de criar su descendencia que alguien que no la ha
sufrido. Es mas, a raiz de estas intervenciones, en ocasiones, no puede esperarse ni que vaya a poder
tener sucesores.

Volviendo al tema que nos ocupa, la Idea de Nacion, en su sentido politico, se conformara con las
variantes respectivas en Francia, Alemania, Espaiia, etc., pero no en un sentido distributivo... Si la
conceptuacion de «naciony es la de una Idea filosofica, lo serd en la medida que, de alguna forma,
formule «una contradiccion en la cual esté comprometida la conciencia logica total» (Bueno, G.,
1970, 254). De esta forma, la Idea de Nacion recibird esa concepcion como Idea, y no como
concepto, en la medida en que tenga que ver con la Idea de Imperio, la cual si que implica la
rectificacion dialéctica de una contradiccion, a saber: el Imperio unitario. La variable de la funcion
Imperio, por usar conceptos de los campos logico-formales, que daréd a la nacién su conceptuacion
formal como Idea sera «Papado.

Pese a ello, todo esto implica ya considerar como unidad de medida de los procesos historico-
universales al Papado. Y medir, como quedd de manifiesto con el desarrollo de las categorias
cuanticas, es determinar: €l estado natural de las medidas no es armonico. Esto es, medir no
reflejar algo dado al margen de la medicion. Pues no hay que olvidar que, por mucho que a través
de la Donacion de Constantino el Papado se considerara heredero del Imperio, Alfonso VI, como
hemos dicho hasta la saciedad, aducira, a través de la tradicion isidoriana, su vinculacion con la
romanitas a través del Reino Visigodo de Toledo; Francia, por otro lado, ya habia sido imperio de la
mano de Carlomagno; y Alemania (al menos una parte de ella) se consideraba heredera del
programa imperial carolino a través de la figura del Sacro Imperio Romano Germéanico.

El mismo Bueno se hara eco de esto cuando cite las palabras de Olivares, Saavedra Fajardo y Jorge
Juan como precursores en Espafna del empleo del término nacion en su sentido politico. Ahora bien,
en el sentido antes comentado, es decir, como la reconfiguracion del espacio politico europeo post-
papal. Y una reconfiguracion sinaldgica, violenta, en la medida en que esa refundicion de las
naciones étnicas (intencionalmente, claro estd) sélo podria venir a través de una que aspirase a
reorganizar a las demas a través de sus instituciones: en el caso de Espafia, antigua didcesis romana,
este papel, intencionalmente, lo habria desempefiado Castilla.

Asi, la «naciony, fruto de la secularizacion de la idea de «pueblo de Diosy, es decir, la definicion de
las sociedades politicas europeas ante la caida papal, no serd la misma. Un buen ejemplo de ello
seran las sociedades politicas hispanas. En ellas habian madurado instituciones que dieron pie a
programas de indole imperial diferente (Aragon, mas orientada hacia el Mediterraneo; Castilla,
hacia el Atlantico) y, en virtud de las cuales, categorias como «nacion étnica» eran problematicas.
Como hemos comentado, dicha categoria no tenia sentido en un sistema de sociedades politicas con
sus propias tradiciones institucionales. Dicha incompatibilidad fue patente, por ejemplo, en las
Cortes de Cadiz, donde ese racionalismo moderno fue representado por los diputados liberales,
mediante su iusnaturalismo voluntarista de corte rusoniano. La oposicion realista fue total: el
proyecto liberal era totalmente subversivo (Cantero, E., 2012, 419-421) [su apelacion a la tradicion
hispana era meramente ideoldgica y en tanto que sustrato material no politico que solamente podria
ser mantenido si asi lo queria la «nacién espanola» (Varela, J., 38-43)], su vinculacion a la
neoescolastica espafiola era absurda [pues estos ultimos defendian un naturalismo aristotélico: la
sociedad politica no es fruto de un pacto, pues su constitucion es previa al pacto, en virtud del cual
lo nico que tiene lugar es la transmision del poder (Varela, J., 50-55) (Prieto Lopez, L.J., 2013,
85)], la mayoria de los diputados liberales eran suplentes (Cantero, E., 2012, 381-4)... Por no hablar
de las «votaciones sorpresa», o de la aceleracion de los debates por parte de los liberales ante la
llegada de los diputados titulares (Cantero, E., 2012, 410-6). Ademas de la propia historiografia

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

73



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

liberal, que reconocia el nulo apoyo que recibieron los liberales gaditanos y que les obligo, a lo
largo del siglo, a cambiar radicalmente sus posturas abstractas. Merece la pena citar la pagina 418
del articulo de Estanislao Cantero:

«Nada menos que Martinez Marina, en 1814, frente al articulo 375 de la Constitucion, que
prohibia cualquier modificaciéon antes de ocho afios, defendia que, «para hacer eterna e
inmutable la ley fundamental», habia que proceder a una rapida posibilidad de modificacion
«porque muchas provincias de Espafia y las principales de la corona de Castilla, no
influyeron directa ni indirectamente en la constitucion, porque no pudieron elegir diputados ni
otorgarles suficientes poderes para llevar su voz en las Cortes, y ser en ellas como los
intérpretes de la voluntad de sus causantes. De que se sigue, hablando legalmente y conforme
a reglas de derecho, que la autoridad del congreso extraordinario no es general, porque su
voz no es el 6érgano ni la expresion de la voluntad de todos los ciudadanosy.

Es sintomatico que en La Esparia de Fernando VII de Artola, considerada por muchos historiadores
la mejor obra de ese periodo de nuestra historia, no se aluda a la variacion de posiciones causada
por el relevo de los diputados mas que de forma muy velada como «reaccion absolutistay, sin que se
exprese que ello se debio al sensible aumento de diputados no liberales.

No seria un historiador sino un administrativista quien en 1996, podia, con toda razon, referirse a
«la falacia democratica de las Cortes de Cadiz[... que] no puede ocultar una doble usurpacion,
[pues] los constituyentes se arrogaron una representacion democratica que no tenian [...]; v,
ademas, traicionaron al pueblo, puesto que impusieron la ideologia de las clases cultas y no la
del pueblo llano, que era decididamente contraria». Incurrieron ademas, afiade Alejandro Nieto,
en otra contradiccion mas Ilamativa «al aprobar un texto de inspiracion francesa en medio de una
guerra contra los franceses [...] contradiccién que intentaron superar con la burda falsificacion de
una herencia tradicional absolutamente fabulada»».

El proyecto de los liberales de Cadiz no fue sino eso: un proyecto. Proyecto que, ademas, por lo que
explica Cantero, fue, pese a su inevitable racionalidad noetoldgica, gnoseoldgicamente (esto es,
desde las categorias juridicas modernas, pese a su apertura constitutiva; i.e., pese a no cerrar)
irracional.

Ademas, la tradicion politica a la que se acogieron, tras el fracaso de la Constitucion del 12 y de la
experiencia del Trienio, fue otra muy diferente (Varela, J., 1987, 57-69). Tradicion, evidentemente,
no intelectual. Tradicion, ciertamente, institucional. Aqui se podra aducir la conservacion de los
textos legales y las instituciones anteriores al siglo XIX como muestra de la continuidad entre la
Espafia de antes y después de la Guerra contra los Franceses. Efectivamente, la habra. Pero no sera
sino una continuidad aparente. No sera sino la continuidad que grupos politicos, como los
moderados o los progresistas (de una forma muy tibia estos ultimos), otorgaran,
nematologicamente, a sus proyectos politicos, con un fuerte caricter historicista, algo muy propio
de las corrientes politicas en las que se movian. Evidentemente, entre la Espafia anterior y posterior
a las «revoluciones liberales» habra una identidad sustancial, pero no una identidad esencial (34).

Por ultimo, referirse a la Monarquia Hispanica como si fuera un estado, en la medida en que, dado
que «El estado crea la nacidony», se necesita hablar de lo que habia antes como si fuera un estado,
nos parece mala fe. Es mas, hablar de «estado», cuando el «estado», la sociedad politica,
nuclearmente, dice unidad, es decir, conexion (sinaldgica) entre las partes, es inaceptable. ;Como
decir, por ejemplo, que Espana y los territorios americanos forman un estado cuando estan
separados por miles de kilémetros de via maritima? Esa conexion no podran darla sino las
embarcaciones, las cuales, como es bien sabido, recibiran el hostigamiento permanente de las

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

74



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

extranjeras. Tendra mas sentido conceptualizar a la Monarquia Hispanica como imperio, en su
sentido diapolitico, como sistema de sociedades politicas (dos de los virreinatos americanos eran
Nueva Esparia y Nueva Granada, es decir, una Esparia y una Granada de algan modo nuevas); sin
olvidar, claro esta, las conexiones politicas. Lo que no se puede hacer es querer armonizar esas dos
escalas de la vida politica.

En conclusion, para Gustavo Bueno, «nacion» es una Idea filosofica con cuatro acepciones,
relacionadas formalmente mediante una analogia de atribucion flotante, de tal forma que, por
razones histdricas, el primer analogado, en nuestros dias, seria la tercera acepcion, la «politicay.
Esta no seria sino una refundicion de las naciones étnicas integradas en un estado previo, la cual, en
realidad, no seria sino el resultado del ascenso de la nueva clase burguesa, la cual empezaria a verse
como «pueblo de Dios» secularizado. La cuarta acepcion, la «fraccionaria», como Bueno expondra
mas adelante, serd una degeneracion.

Nuestro diagnostico es claro: es una tesis que puede tener un valor fenomenologico, pero, a nuestro
juicio, en lo que respecta al patronazgo de Marx, no es critica. Ello no serviria sino para sostener, en
ultima instancia, que hay una entidad que es la nacion espariola y que esta no es sino un corolario
del desarrollo de las fuerzas productivas. Decir esto es pura metafisica. Es mas, querer pensar con
tales categorias una sociedad politica como la espafiola, el llamado Estado de las Autonomias, pese
a su, evidentemente, inestabilidad nuclear constitutiva, es imposible. Dichas categorias, en el
presente, no podran tener sino un sentido ideologico, que quedaria muy bien expuesto en la
deformacion que implicaria acerca del Siglo XIX espafiol, si bien es cierto que este tema ha sido
tratado por Gustavo Bueno en otros libros y, por tanto, no lo desarrollaremos, para no construir un
hombre de paja. Aun asi, podria citarse todo el apartado «El enfrentamiento con el Imperialismo
napolednico y la reorganizacion de la unidad de Espafia», donde se ve muy bien estd deformacion a
la hora de tratar la llamada «Guerra de la Independencia», donde Bueno no hace sino partir de los
lugares comunes de la historiografia liberal. Bueno, a nuestro juicio (al menos, en estos textos), se
tragé eso que Alvarez-Junco ha denominado el «mito de la Guerra de la Independencia» (Alvarez
Junco, J., 1994).

Lo mas tragico del intento de justificacion bueniano de la nacidn (y, en concreto, de la Nacion
Espaiola) es, precisamente, el haberse valido de Marx. Pues el marxismo defiende la racionalidad
nacional jacobina en la medida en que pueda suponer una plataforma mas so6lida desde que llevar a
cabo la Revolucion comunista. Es decir, si fuera posible algun tipo de unidad formal entre Espaia y
Francia, por ejemplo, que sustentase de una forma mds fuerte el proyecto metapolitico marxista,
también habria de ser reivindicado. Evidentemente, seria dificil sostener esto, dado que el despertar
de la nacion espariola, segin algunos (presos del mito de la Guerra de la Independencia), no se
habria realizado sino contra los franceses. Es mas, dicho razonamiento también podria ser planteado
para las, llamadas por algunos, Esparias. Pues la fragilidad del proyecto nacional espafiol ha sido tal
que, en nuestros dias, el partido politico con representacion parlamentaria que realiza una defensa
mas fervorosa de dicho proyecto es Vox, el cual, (fenomenoldgicamente, claro estd) no vendria sino
a desempefiar el papel politico de los apestados de la sociedad politica espanola. Asi como en el
proyecto politico socialista, el cual habria, fenomenologicamente, vertebrado el 1lamado Régimen
del 78, la Espafia de las Autonomias, el PP no vendria sino a desempenar el papel de apagafuegos,
Vox no seria sino el sustrato material sociologico de la Espaia de Franco, formalizada con las
nuevas categorias politicas neoliberales e identitarias, el cual desempefiaria su digno papel eutaxico
bajo las normas socialistas en tanto que grupo politico que representa la Espafa contra la que el
proyecto politico socialista se edifico. Un contra entendido como lucha por el reconocimiento, por
usar la expresion hegeliana (no olvidemos la herencia franquista del proyecto socialista), si bien es
cierto que esa /ucha toma, en ocasiones, la forma de una verdadera lucha a muerte. Asi, acorde con
el estado actual de las cosas, habria que preguntarse hasta qué punto, dada la debilidad historica

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

75



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

del nacionalismo espafol, el programa marxista defendido por Gustavo Bueno no vendria sino a, sin
¢l haberlo querido, defender los llamados nacionalismos fraccionarios, como unica forma realista
de defender algun tipo de proyecto nacional en Espafia. Pues el marxismo es un pensamiento
eminentemente tdctico. La conjuncion entre Esparia y nacion politica jacobina sera puramente ad
hoc. Para el marxismo el fin justifica los medios. La liberacion del proletariado todo lo merece.
Cada situacion historica necesitard un tratamiento especifico. No hay «escrita» en Marx y Engels
«una teoria materialista acabada [subrayado nuestro] de la nacion» (Barros, C., 2020).

En cuanto a la posibilidad de que el marxismo suponga una teoria abstracta, dotada de una serie de
principios generalisimos que pudieran ser aplicados a cada situacion historica, recordaremos las
palabras de Hegel ante la preferencia schellingiana por Platon:

«Cuando se invita a la época moderna a retomar una filosofia antigua, en especial la filosofia
platonica — como medio de salvacion para evadirse de todas las complicaciones de los tiempos
posteriores -, [...] no puede negarse que en estas marchas atrds se percibe la nostalgia de
volver a los comienzos, de empezar de nuevo para arrancar de un s6lido punto de partida (...).
Por otra parte, [...] puede considerarse también como un refugio en que quiere esconderse la
impotencia cuando se siente incapaz de hacer frente al rico material de la evolucion que tiene
ante si y que invita apremiantemente a ser dominado por el pensamiento, a ser sintetizado y
unificado en profundidad, buscando su solucion en la huida y en la pobrezax» (Villacafias, J.L.,
2001b, 286-7).

Parafraseando a Hegel, diriamos nosotros:

«Cuando se invita a la época actual a retomar una filosofia antigua, en especial la filosofia
marxista — como medio de salvacion para evadirse de todas las complicaciones de los tiempos
posteriores -, [...] no puede negarse que en estas marchas atrds se percibe la nostalgia de
volver a los comienzos, de empezar de nuevo para arrancar de un sélido punto de partida (...).
Por otra parte, [...] puede considerarse también como un refugio en que quiere esconderse la
impotencia cuando se siente incapaz de hacer frente al rico material de la evolucion que tiene
ante si y que invita apremiantemente a ser dominado por el pensamiento, a ser sintetizado y
unificado en profundidad, buscando su solucion en la huida y en la pobrezay.

No negamos la potencia fenomenoldgica del marxismo a la hora de comprender la llamada
sociedad moderna, pues a través de Marx se muestra la modernidad en su sentido secularizador, en
su conceptuacion de la libertad en eso que Bueno llamé horizonte cosmico (Bueno, G., 1996, 331),
etc., ademas de las fuertes fensiones producidas entre las capas conjuntiva y basal de las sociedades
politicas modernas, o de la conceptuaciéon moderna de los sujetos humanos como transformadores,
dominadores de la naturaleza.

Ahora bien, querer apelar a Marx para justificar un proyecto politico que quiera verse desgajado de
la modernidad nos parece muy candoroso. Por no hablar de lo ingenuo que es, a dia de hoy, seguir
viendo a Marx como un sabio acadéemico (35), y no como un sabio mundano. Lo cual no tiene un
sentido peyorativo. Einstein, por ejemplo, operé como sabio académico cuando definid los dos
postulados de la Teoria de la Relatividad Especial: la ciencia ya la habian hecho Maxwell,
Michelson, Morley, Lorentz, Fitzgerald, Poincaré, etc. Einstein no recibio el Nobel por sus trabajos
acerca de la relatividad (las cuales eran feorias), sino por su trabajo acerca del efecto fotoeléctrico.
Ahora, no obstante, se podria decir que Einstein estaria un tanto mundanizado, si bien es cierto que
no al nivel de, por ejemplo, Pitagoras: ;quién no conoce el Teorema de Pitagoras? De la misma
forma, ;quién no sabe hoy quién es Karl Marx? ; Acaso no fue Marx, hasta hace muy poco tiempo,
un asunto de eruditos? ;|No habria quedado hoy Marx patrimonializado ideologicamente por cientos

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

76



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

y cientos de grupusculos politicos en el mundo occidental, y por el PCCh de cara a sus proyectos
politicos en el mundo oriental? ;Acaso no seria necesaria dicha patrimonializacion? Nos remitimos
a las palabras antes citadas de Hegel. Académicamente, estudiar hoy a Marx no estaria mas
justificado que estudiar a Nietzsche, Lain Entralgo, Fichte, Cousin, etc. En cuanto a su significado
filosofico-académico, es dificil ponerlo a la misma escala técnico-filoséfica que Platon, Francisco
Suérez, Kant o Hegel. Aunque la filosofia académica no agota la sabiduria académica... Es decir,
el hecho de que Marx, a nivel técnico-filoséfico, no sea Platén o Francisco Sudrez, no resta valor a
sus descubrimientos académicos. Pues constatar la ingenuidad hegeliana en torno al papel critico
que podian desempefiar la familia y el estado frente a la moderna sociedad civil, o poner de
manifiesto que la racionalidad del célculo infinitesimal no se agota en su aspecto gnoseologico, no
son aportaciones nada despreciables (36).

3. CONCLUSION.

En conclusion, resulta dificil entender como desde la Fundacion Gustavo Bueno se ha tomado EfE
como la primera en la edicion de obras completas de Gustavo Bueno. A nuestro juicio, la
implantacion de la filosofia de Bueno (al menos, en lo referente a su justificacion de la nacion
espafiola y dada la imposibilidad, desde las instituciones que soportan ese proyecto, de establecer
cualquier tipo de relaciéon con Hispanoamérica que no sea puramente instrumental) no seria sino,
fenomenologicamente, gndstica. Ello se debe a que, para Bueno, al haber entendido la nacion
politica como un resultado objetivo, como un corolario del desarrollo de las fuerzas productivas, la
nacion politica espariola no ha sido sino esa «forma de la conciencia que se configura en la
constitucion de la vida social, que supone la division del trabajo (...) v la conexion con otras
ciudades en una escala, al menos, virtualmente, mundial, cosmopolita [subrayado nuestro]». Es
decir, si a dia de hoy hay Filosofia es porque es a través de estas estructuras practicas nacionales
como se dan las conexiones entre «las regiones que el desarrollo cultural ha ido produciendo».
Ahora bien, con la formacion intencional de sociedades politicas de cientos de millones de personas
y la consolidaciéon de la Unidon Europea (pese a su inestabilidad constitutiva), entre otros conceptos
politicos intencionalmente postestatales [por usar expresion de Bueno (Bueno, G., 1991, 237)], s6lo
desde una filosofia implantada, intencionalmente, gnosticamente, puede pensarse que son, a dia de
hoy, las categorias politicas nacionales canodnicas las que permiten esas conexiones entre el resto de
figuras del hacer humano. Bueno ha querido, por usar la expresion hegeliana, reconciliarse con la
época, pero a través de las categorias politicas del Siglo XIX. Bueno ha sido, por decirlo
orteguianamente, un neohegeliano (Leszczyna, D. M., 2017, 140); aunque, también, por lo que
hemos comentado, un neomarxista. Podria decirse que el profesor Bueno ha sido materialmente
hegeliano, pero no formalmente. Pues se trata de reconciliarse con la época (a la manera de Hegel,
muy catolico en este aspecto), o de someterla a una critica destructiva feroz (como Marx y, por
ejemplo, sus heterodoxos discipulos frankfurtianos, en una linea més luterana) pero no con las
categorias politicas del Siglo XIX, pese a que todavia sigan dando guerra (nunca mejor dicho).

No obstante, no habria lugar a, desde la concepcidn vital de la razon que hemos defendido en estas
paginas, culpar a Bueno. Pues era inevitable que alguien como Bueno, criado en ambientes
filojonsistas y menendezpelayianos, y destacado defensor de la Unioén Soviética, la Tercera Roma,
mantuviera especial antipatia hacia los movimientos nacionalistas antiespafolistas. Antipatia que,
dado el caracter verdaderamente irracional que toman ciertos proyectos politicos antiespafiolistas,
estaria justificada. Una irracionalidad formal, no material. Pues el problema vasco, catalan o
gallego no consiste sino en que, materialmente, esta, de alguna forma, justificado histoéricamente,
dadas ciertas identidades tecnologicas (no ya nematologicas) entre las sociedades catalana o vasca
actuales y las pasadas; pero que, de una forma inevitable (sostener lo contrario seria idealista), toma
un formato completamente irracional. Formato que consiste en justificar tal o cual proyecto politico
por el sentimiento: lo reivindicable de Catalufia o de Euskadi no serad la racionalidad de tales o

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

77



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

cuales instituciones positivas propias de dichas regiones, sino el hecho de que se sienten catalanes o
vascos. Formato, pues, romdntico; esto es, formato especificamente moderno. El problema de
Esparia es, asi, un falso problema, un problema sin solucion. Pues el problema de Esparia no es
Cataluna, Euskadi, Galicia o el, llamado por algunos, imperialismo espariol. El problema de
Esparia es el nacionalismo. Nacionalismo que, por razones historicas, es consustancial a la propia
Espania actual; nacionalismo que se da al margen de nuestra voluntad; nacionalismo sin el cual
Espaiia dejaria de ser lo que es; nacionalismo que constituye nuestra tragica situacion vital, aunque
dicha situacion, desde el racionalismo institucional que hemos defendido criticamente contra la
razon pura moderna, se acercaria mas al optimismo orteguiano que al pesimismo heideggeriano.

Pues nadie puede situarse al margen de las instituciones nacionales, aunque dicha racionalidad no es
definitiva; ni tampoco estd tan mal, por decirlo en términos rusticos. Pues toda critica destructiva
intelectualista es, en el fondo, cinica, nihilista. Y el verdadero nihilista es el que se suicida. Por
contrarreciproco se alcanza la miseria del nihilismo. Pues el nihilismo es una trampa al solitario. En
el fondo, implica ya la defensa ideologica de una posicion sin admitir al ofro posibilidad de
reconocimiento. Y el caballero cristiano, fenomenologicamente, al menos exigia el reconocimiento,
mediante la lucha, de su enemigo infiel/; pero el nacionalsocialista aleman no necesita el
reconocimiento del eslavo o el hebreo: para aquel, estos no son nada.

4. BIBLIOGRAFIA CITADA.

Academia de Ciencias de la Unioén Soviética (1956). Manual de economia politica. México, D.F.:
Grijalbo.

Alvarez Junco, J. (1994). La invencion de la Guerra de la Independencia. Studia Historica-
Historia Contempordnea, Volumen 13, paginas 75-99.

Alvargonzalez, D. (2017). La idea de revolucién cientifica. Abaco. N° 93, 60.7.

Arias Maldonado, M. (2004). Prometeo desencadenado. Sobre la concepcion marxista de la
naturaleza. Revista de Investigaciones Politicas y Sociologicas, Volumen 3, N° 2, 61.83.

Arnold, V.I. (1978). Mathematical Methods of Classical Mechanics. New York, USA: Springer.

Avineri, S. (1968). The social and political thought of Karl Marx. London: Cambridge University
Press.

Barros, C. (2020). Nationale Identitdt. Diccionario Historico-Critico de Marxismo. Hamburgo:
Argument. Disponible en https://cbarros.com.

Boyer, C. B. (1959). The history of the calculus and its conceptual development. Canada: Dover
Publications.

Brodal, P., (2010). The central nervous system: structure and function. New York, United States of
America: Oxford University Press.

Bueno, G. (1970). El papel de la filosofia en el conjunto del saber. Madrid: Ciencia Nueva.
Bueno, G. (1972). Ensayos materialistas. Madrid: Taurus.

Bueno, G. (1973). Sobre el significado de los Grundrisse en la interpretacion del marxismo.

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

78



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)
Oviedo: Centro de Publicaciones de la Universidad de Oviedo.

Bueno, G. (1984). Ensayo de una teoria antropologica de las ceremonias. El Basilisco, N° 16,

8.37.
Bueno, G., Hidalgo, A. & Iglesias, C. (1987). Symploké. Barcelona: Ediciones Jucar.
Bueno, G. (1989). La teoria de la esfera y el descubrimiento de América. El Basilisco. N° 1, 3.32.

Bueno, G. (1991). Primer ensayo sobre las categorias de las ciencias politicas. Logrofio: Biblioteca
Riojana.

Bueno, G. (1992). Teoria del Cierre Categorial. Volumen 1. Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1995a). Sobre la Idea de Dialéctica y sus figuras. El Basilisco, N° 19, 41.50.
Bueno, G. (1995b). ;Qué es la Filosofia? Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1996). El sentido de la vida: seis lecturas de filosofia moral. Oviedo: Pentalfa.
Bueno, G. (1999a). Espaiia frente a Europa. Barcelona: Alba.

Bueno, G. (1999b). La esencia del pensamiento espariol. El Basilisco, N° 26, 67.80.
Bueno, G. (2000). Sistema. El Basilisco, N° 28, 81.6.

Bueno, G. (2005). Ensayo de una teoria antropologica de las instituciones. El Basilisco, N° 37,
3.52.

Bueno, G. (2008). La vuelta del revés de Marx. El Catoblepas, N° 76, 2.
Bueno, G. (2011). Algunas precisiones sobre la idea de holizacion. El Basilisco, N° 42, 19.80.
Bueno, G. (2012). Identidad y Unidad (y 3), El Catoblepas, N° 121, pagina 2.

Cantero, E (2012). Cadiz, 1812: de mitos, tradiciones inventadas y “husos” historiogrdficos.
Revista Verbo. N° 505-506, 373.426.

Castany Prado, B. (2012). Perdida toda coherencia: El descubrimiento de Ameérica en la «crisis de
la conciencia europeay. Anales de Literatura Hispanoamericana. Volumen 41, 19.44.

Castro, E. (2019) Martin Heidegger/Historia de la Filosofia (51/61) (conferencia). Disponible en
el canal de Youtube de Ernesto Castro.

Centeno Prieto, S. (2018). «Problemay. Diccionario filosofico de Centeno. Oviedo. Disponible en:
sites/google.com/diccionariodecenteno/p/problema.

D’Auria, S. (2018). Introduction to Nuclear and Particle Physics. Suiza: Springer.

De Bonald, L. (1826). Recherches philosophiques sur les premiers objets des connaissances
morales. Paris: Adrien Le Clere et Cie.

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

79



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

Dugque, F. (1998). Historia de la filosofia moderna: la era de la critica. Madrid: Akal.

Elias de Tejada, F. (1960). Ideas politicas y juridicas de San Isidoro. Madrid: Revista General de
Legislacion y Jurisprudencia.

Ferndndez-Cepedal, J. M. (1989). Lengua universal, lengua francesa y «patoisy durante la
revolucion francesa. El Basilisco. N° 1, 41.8.

Fernandez Lorenzo, M. (2011). Del yo al cuerpo: esbozo de una Historia de la Filosofia
Contemporanea en relacion con la Filosofia esparniola actual. North Carolina: Lulu.

Ferrarin, A. (2007). Hegel and Aristotle. United Kingdom: Cambridge University Press.

Fidora, A. (2014). Domingo Gundisalvo y la introduccion de la metafisica al occidente latino.
Disputatio. Philosophical Research Bulletin. Vol. 4, 51.70.

Fraile, G. (1971). Historia de la Filosofia espaniola: desde la época romana hasta fines del Siglo
XVII. Madrid: La Editorial Catdlica.

Fuentes Ortega, J. B. (2019), La tesis de Gustavo Bueno sobre el papel de la filosofia en el
conjunto del saber (conferencia). Disponible en Youtube.

Galceran Huguet, M. (1995). Realidad y actualidad o efectividad o bien la concepcion hegeliana
del ser como existencia devenida. Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, N° 12, 57.78.

Garcia Sierra, P. (2019).Todos atributivos y todos distributivos; Totalizacion sistatica / Totalizacion
sistemadtica / Sujeto operatorio corporeo / Sujeto metafisico incorporeo;, Democracia como
Institucion: Momento Tecnologico / Momento Nematoldgico, Partes formales / Partes materiales /
Molar / Molecular; Isologico / Sinalogico; Morfologico / Lisologico: ideas y conceptos.
Diccionario filosdfico. Disponible en filosofia.org/filomat

Gillespie, D.T. (2009) Introduccion a la mecanica cudntica. Barcelona: Reverté.

Ginzo Fernandez, A. (2000). Protestantismo y filosofia: la recepcion de la Reforma en la filosofia
alemana. Alcala de Henares: Servicio de Publicaciones de la Universidad de Alcala.

Ginzo Fernandez, A. (2009), Heidegger y la Reforma protestante. Revista de Filosofia. Vol. 62, N°
2, 7.47.

Hogan, J.A. & Lakey, J.D. (2005) Time-Frequency and Time-Scale Methods: adaptative
decompositions, uncertainty principles and sampling. Boston, USA: Birkhéuser.

Heinrich, M. (2015, 24 de enero). «Je ne suis pas marxiste». Neues Deutschland. Disponible en
https://www.neues-deutschland.de. Disponible en espafiol en https://marxismocritico.com.

Hegel, G. W. F. (1971). Filosofia de la historia. Barcelona: Ediciones Zeus.

Hegel, G. W. F. & Marx, K. (1968). Filosofia del derecho. Buenos Aires: Editorial Claridad.

Leszczyna, D. M. (2017). Del idealismo al realismo critico. La politica como realizacion en José

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

80



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)
Ortega y Gasset. Tesis doctoral. Universidad de Alicante.
Lefevre, W (2003). Darwin, Marx, and Warranted Progress: Materialism and Views of
Development in Nineteenth-Century Germany. En J. Renn, L. Divarcy, P. Schroter, A. Ashtekar,
R.S. Cohen, D. Howard, S. Sarkar & A. Shimony. Revisiting the foundations of relativistic physics.
Springer, 593.615.

Lowith, K. (2008) De Hegel a Nietzsche: la quiebra revolucionaria del pensamiento en el Siglo
XIX. Argentina: Katze Editores.

Madrid Casado, C. M. (2008) Filosofia de la Fisica: el cierre de la Mecanica Cuantica. El
Basilisco, N° 39, 67.112.

Mankiw, N.G. (2014) Macroeconomia. Barcelona: Antoni Bosch.

Martin Jiménez, L.C. (2018). La implantacion politica de la filosofia alemana. El Basilisco, N° 50,
73.102.

Martin Jiménez, L. C. (2019), El patronazgo de Espinosa (conferencia). Disponible en
fgbueno.es/efo.

Marx, K. & Engels, F (1998). Escritos sobre Esparia. Espaia: Editorial Trotta.
Marx, K. (2001). Manuscritos de economia y filosofia. Madrid: Alianza editorial.

Marx, K. (2008) El Capital: Tomo 1/ Volumen 1. Libro primero: el proceso de produccion del
capital. Madrid: Siglo XXI.

Marx, K. & Engels, F. (2014). La ideologia alemana. Madrid: Akal.

Masferrer, A. (2011), Plurality of Laws, Legal Traditions and Codification in Spain. Journal of
Civil Law Studies. Volumen 4. N° 2. Articulo 11.

Masferrer, A. (2011), La soberania nacional en las Cortes de Cadiz: su debate y aprobacion, en
Escudero Lopez, J. A. (2011). Cortes y Constitucion de Cadiz: 200 arios. Volumen 2, 639.72.

Millan Puelles, A. (1969). Fundamentos de Filosofia. Madrid: Rialp.

Montero Diaz, S. (1943). Idea del Imperio. Madrid: Publicaciones de la Escuela de Formacion y
Captacion de Vieja Guardia.

Navarro Cordén, J. M. & Calvo Martinez, T. (1979). Historia de la Filosofia. Madrid: Anaya.

Norsen, T. (2017) Foundations of Quantum Mechanics: an exploration of the physical meaning of
quantum theory. Northampton, Masschusetts: Springer.

Ortega y Gasset, J. (1975) Historia como sistema. Madrid: Revista de Occidente.
Ots Capdequi, J.M. (1941). El Estado Espaiiol en las Indias. México: El Colegio de México.

Padilla Galvez, J. (2018). El mejor de todos los mundos posibles. Cuadernos Salmantinos de
Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

81



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

Filosofia. Vol. 45, 231.59.

Peset, M. & Mora, A. & Ferrero, R. & Correa, J. & Garcia Trobat, P. & Palao, J. (1991) Historia del
Derecho. Valencia: Artes Graficas Soler, 115.20.

Pinto-Garay, J. & Letelier. G (2016). El camino de la alienacion. Trabajo y ética en Smith, Marx y
Wojtyla. Revista Empresa y Humanismo, Volumen XIX, N° 2, 119.52.

Platon (1997). Apologia de Socrates. Santiago de Chile: Editorial Universitaria.

Prieto Lopez, L. J. (2013). Sudrez y el destino de la metafisica: de Avicena a Heidegger. Madrid:
Biblioteca de Autores Cristianos.

Prieto Lopez, L. J. (2017). La soberania en Vitoria en el contexto del nacimiento del estado
moderno: algunas consideraciones sobre el «De potestate civiliy de Vitoria. Cuadernos de

Filosofia del Derecho, N° 40, 223.47.

Roaro, J. (2012). Marxismo y positivismo. Disputatio. Philosophical Research Bulletin, Volumen 1,
N° 1, 63.76.

Rockmore, T. (1980). Fichte, Marx and the German Philosophical Tradition. United States of
America: Southern Illinois University Press.

Rodriguez Pardo, J. M. (2009). Noetologia, la ciencia que se busca. El Catoblepas, N° 83, 1.

Rodriguez Pardo, J. M. (2020). César, Alejandro Magno, Gustavo Bueno... y Santiago Montero
Diaz. «Resena» a Nufiez Seixas, J. (2012). La sombra del César. Santiago Montero Diaz. Una
biografia entre la nacion y la revolucion. Granada: Editorial Comares, 267 paginas. Revista

Metabasis, N° 5, 91.103.

Rojas Ozorio, C. (2014) La realidad como efectividad: exposicion critica. Ceiba, N° 1 [Segunda
Epoca], 61.70.

Rus Rufino, S., Zamora Bonilla, J., Molas Ribalta, P., Gil Pujol, X. & Pérez Samper, M. A. (2000).
La razon de estado en la Espaiia moderna. Valencia: Real Sociedad de Amigos del Pais Valencia.

Sanchez Ortiz de Urbina, R. (1984). La fenomenologia de la verdad: Husserl. Oviedo: Pentalfa.

Tritten, T. (2012). Beyond Presence: The Late F. W. J. Schelling’s Criticism of Metaphysics.
Gottingen: Hubert & Co. GmbH & Co. KG.

Valls Plana, R. (1982). La dialéctica: un debate historico. Barcelona: Montesinos.

Valls Plana, R. (1994). Del yo al nosotros: lectura de la Fenomenologia del Espiritu de Hegel.
Barcelona: PPU.

Varela Suanzes-Carpegna, J. (1987). La Constitucion de Cadiz y el liberalismo espariol del Siglo
XIX. Revista de las Cortes Generales, N° 10, 27.109.

Viazquez de Mella, J. (1928). Filosofia de la Eucaristia. Barcelona: Eugenio Subirana.

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

82



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)
Velarde, J. (1982). Ldgica formal. Oviedo: Pentalfa.

Villacaiias, J. L. (2001a). La filosofia del idealismo aleman (VOL. 1): Del sistema de la libertad en
Fichte al primado de la teologia en Schelling. Madrid : Sintesis.

Villacafias, J. L. (2001b). La filosofia del idealismo alemdan (VOL. II): la hegemonia de
pensamiento de Hegel. Madrid : Sintesis.

Villacaias, J. L. (2008). La monarquia hispanica. Pozuelo de Alarcon (Madrid): Editorial Espasa
Calpe.

Villacafias, J. L. (2012). La formacion de los reinos hispanicos. Barcelona: Espasa.

W. Dauben, J. (2003). Mathematics and ideology: the politics of infinitesimals. History and
Philosophy of Logic. Vol. 24, N°4, 327.63.

Williams, H (2000). The End of History in Hegel and Marx. En Burns, T. & Fraser, 1. The Hegel-
Marx Connection, MacMillan: 198.217.

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

83



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

NOTAS.

(1) Es cierto que el propio Bueno (Bueno, G., 2012) reconoce la ampliacion analogica de la Idea de
Unidad (la cual, primariamente, tendria que ver con la Idea de Conexién). Ahora bien, la primera de
las ampliaciones, la unidad diairologica, sera «entendida como relacion [subrayado nuestro]»
(Bueno, G., 2012). Es decir, hablar de unidad diairoldgica entre las sociedades politicas que son
parte de un imperio implicaria hablar de relaciones establecidas entre ellas; relaciones que, no
olvidemos, son «terciogenéricas (M,)» (Bueno, G., 2012): no habria, pues, lugar a hablar de unidad

en su sentido sinaldgico primario como «conexion o interaccion de sus partes»; no habria, pues,
lugar a hablar de unidad politica de Espafia. La otra ampliacion es la complexa, que, en este caso,
no tendria sentido aplicar, pues una en totalidad sistematica el aspecto atributivo esta a la escala de
las totalidades sistaticas que la forman. No obstante, una totalidad sistemdtica tampoco se puede
reducir a su componente distributivo. Asi como el Sistema Solar no podria entenderse al margen de
las conexiones entre los planetas que lo forman, tampoco se podria comprender un imperio al
margen del aspecto sinaldgico (la geografia, por ejemplo) que une las sociedades politicas que lo
componen. No obstante, asi como las conexiones sinaldgicas que unen a cada uno de los planetas
son de una indole diferente a las que los unen entre si, tampoco las conexiones sinaldgicas que unen
las sociedades politicas son las mismas que las que las vinculan imperialmente.

Esta dialéctica queda de manifiesto, por ejemplo, en la necesidad por parte de Sancho III de Navarra
y Fernando I de Le6n de recurrir a categorias de derecho privado a la hora de dividir sus reinos
(Villacadias, J. L., 2012, 264-72).

No obstante, es preciso recordar que todas estas distinciones son de razon (Millan Puelles, A., 1969,
77), como el mismo Bueno reconocid, agudamente, en su articulo sobre la holizacion: «En cuyo
caso, lo que estamos diciendo es que las relaciones de todo y parte podrian considerarse como
meramente subjetivas (...), y que en realidad no hay ni todos ni partes, que son solamente
proyecciones [subrayado nuestro]| de ideas subjetivas [subrayado nuestro] mentales [subrayado
nuestro] de todos y partes»: (Bueno, G., 2011, 32). Subjetuales, diriamos nosotros, citando al propio
Bueno (Bueno, G., 1999a, 183). Es decir, la unidad de Espafia dependera de los sujetos politicos
que, institucionalizados, la conceptiien. Nosotros nos hemos valido de la unidad diairologica o de la
complexa, en tanto que criticas: Espafia no es, en esencia, una unidad politica en su sentido
sinaldgico fuerte.

(2) Un apunte: es preciso remarcar que entre estas sociedades politicas no se encontraba Aragon. Es
una muestra de la dialéctica propia de las sociedades politicas hispanas: Ramoéon Berenguer 1V
apoyara a Alfonso VII para perjudicar a Aragon (Villacadias, J.L., 2012, 401-3).

(3) Nos acogemos, en lineas generales, al significado de institucion sostenido por Bueno en Ensayo
de una teoria antropologica de las instituciones (Bueno, G., 2005).

(4) (Garcia Sierra, P., 2019, 876). La propuesta bueniana de distinguir entre un momento
nematologico y un momento tecnologico nos parece muy acertada, en la medida que implica, de
alguna forma, recuperar criticamente la distincion marxista entre base y superestructura, pero
abstrayendo su caréacter arquitectonico, y sin que, evidentemente, haya que identificar el momento
tecnologico con la razén econdmica. Otra coordinacién que resulta inevitable plantear es con la
critica distincion heideggeriana entre el ser-a-la-mano (Zuhandensein) y el ser-ante-los-ojos
(Vorhandensein). Aunque estas coordinaciones quedan meramente propuestas, mas que afirmadas
categoricamente. Es labor de las categorias filoldgicas el establecimiento de dichas relaciones.
Pues, desde nuestras coordenadas, tan tecnologico es un teclado de ordenador como, por ejemplo,
un lanzamiento a canasta en un partido de baloncesto. Ademads, dicha distinciéon no es idéntica
sustancialmente a la distincion aristotélica 'praxis/teoria’, pues tan prdctica es la democracia, como

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

84



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

la nematologia asociada a ella; lo tecnologico no se reduce a cuestiones de utilidad, como el
Heidegger de la Kehre objetd, dialogicamente, al Heidegger de Ser y Tiempo (Castro, E., 2019,
37:34-46:00).

(5) No podemos tratar este tema, pero, a nuestro juicio, tampoco podemos olvidar a las sociedades
politicas islamicas y sus relaciones imperiales, las cuales, como es sabido, no siempre mantuvieron
con los reinos hispanicos relaciones de lucha a muerte. Por no olvidar que los reinos hispanicos son
sociedades politicas posteriores a la invasion musulmana. Asi como la Idea de Nacion no agota la
Idea de Espafia, tampoco la agota el Catolicismo, si bien es cierto que sin el cristianismo
metapolitico romano seria imposible histéricamente el caracter de Espafia como Idea filosofica, y
Nno ya como mero concepto.

Ademas, pese a que frente a las sociedades politicas isldmicas se hable de sistema (en singular) de
sociedades politicas cristianas, entre estas también se configuraran pluralidades de sistemas de
sociedades politicas. Estamos pensando, obviamente, en la Corona de Aragén (como resultado de la
union dindstica entre Petronila y Ramoén Berenguer IV integrada, en un comienzo, por el Reino de
Aragdén y los Condados Catalanes) y su dialéctica con las sociedades politicas del occidente
hispano: todavia en el Siglo XII Leon y Castilla estan separados (Villacafias, J.L., 2012, 443-52).

(6) Expresion utilizada por Luis Carlos Martin Jiménez en su conferencia del dia 28 de Enero de
2019, en la Fundacion Gustavo Bueno, titulada El patronazgo de Espinosa. No obstante, pese a que
compartamos esa denominacion (‘unidades de medida’), no compartimos su tesis principal en torno
al patronazgo de Espinosa.

(7) Expresion (organizacion social totalizadora) empleada unas 32 ocasiones por Gustavo Bueno
en El papel de la filosofia en el conjunto del saber (Bueno, G., 1970) y vinculada a la Idea de
Imperio en EfE (Bueno, G., 1999a, 213). Una expresion que hace inevitable pensar en Hegel o la
sociologia francesa cldsica y sus origenes en el pensamiento tradicionalista. Seria interesante
estudiar las conexiones y desconexiones historicas entre Bueno, Hegel y Comte, a través del
pensamiento social catélico; y en el contexto de las revoluciones industriales modernas.

(8) Villacanas, J. L. (2012), La formacion de los reinos hispanicos. Barcelona: Espasa. Paginas 294
y 295. Es menester hacer referencia a todo el Capitulo 14 de esta obra, donde José Luis Villacafas
da cuenta de la dialéctica entre las sociedades hispanicas durante los reinados de Urraca I de Leon y
Alfonso I de Aragén; una dialéctica que, por momentos, mas que tomar la forma de una lucha por
el reconocimiento, se mostré6 como una auténtica lucha a muerte.

(9) Véase Masferrer, A., 2011.

(10) Nuestro argumento se plantea de la siguiente forma. Hegel atiende a la contradiccion que
define las sociedades modernas: la atomizacion (Villacadas, J.L., 2001b, 16-22, 73-5). La sociedad
civil se define a través del moderno concepto de propiedad privada. De esta forma, las sociedades
politicas modernas tienen como /imite una sociedad de propietarios libres e iguales. Pero los sujetos
humanos que componen una sociedad politica no son partes formales (Garcia Sierra, P., 2019, 28)
suyas. Dicho caracter contradictorio se expresa a través la «lucha descarnada y a muerte por el
capital» (Villacanas, J.L., 2001b, 233), que Marx hizo el leitmotiv de su obra. Hegel entendié que
solo el Estado, esto es, solo la articulacion de los representantes de las corporaciones econdémicas, a
través de la planificacion estatal, podia armonizar dichas contradicciones (Villacadas, J.L., 2001b,
238-40). La sintesis de la sociedad civil y el Estado no serd sino la guerra, esto es la lucha a muerte
por el control técnico-economico del mundo frente a otros pueblos, articulada religiosamente a
través del estamento militar (Villacaias, J.L., 2001b, 80-2).

Asi, Hegel quedaria expuesto como una suerte de idedlogo de la razon instrumental. Aunque esta
caracterizacion no es nada ajustada. Pues el mérito filosofico de Hegel no es sino haber pensado

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

85



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

criticamente el republicanismo moderno. Hegel es consciente de que no se pueden pensar las
categorias politicas al margen de las econdmicas [o, por decirlo, en terminologia bueniana, que el
cuerpo de la sociedad politica no queda agotado por la capa conjuntiva (Bueno, G., 1991, 307-8)].
Hegel es, pues, un republicano coherente. Y esta seria la superioridad de Hegel con respecto de, por
ejemplo, Popper. Pues no es que Hegel fuera totalitario. La cuestion es que a través de Hegel se
muestra cdmo no es posible pensar el republicanismo moderno al margen de una
instrumentalizacion de la razon. Esto es, Hegel es fotalitario, pero porque es republicano. Es decir,
no se puede pensar la modernidad y todas sus conquistas conjuntivas al margen de fenémenos
como el colonialismo, esto es, al margen de eso que Bueno, siguiendo a Montero Diaz (Rodriguez
Pardo, J. M., 2020, 98), denomind, en un sentido filos6fico [no tan maniqueo como el gallego
(Montero Diaz, S., 1943, 6-14)], y como un ejemplo de irracionalidad (aunque en un sentido /imite),
imperialismo depredador (Bueno, G., 1999a, 191). Hacerlo, a nuestro juicio, implica mala fe (en su
sentido especificamente sartriano).

Pues, aunque no cabe reducir las instituciones politicas tipicamente modernas al colonialismo y al
cristianismo, tampoco se las puede pensar al margen de estos. Un pensar que habrd de ser
filosofico, critico, como el caso de Hegel, y no meramente yuxtaposicionista.

(11) Tomamos «razén instrumental» en su sentido weberiano y frankfurtiano (Navarro Cordon, J.
M. & Calvo Martinez, T., 1979, 539-40). No obstante, y como queda de manifiesto en el uso que
hacemos, no creemos que la idea de «razén instrumental» pueda reducirse a un concepto
sociologico, a intereses [pues, como en Heidegger, entendemos que tiene un cariz ontologico de
primer nivel (Navarro Cordén, J. M. & Calvo Martinez, T., 1979, 462-3)], ni tampoco estimamos
correcta la direccion nihilista, puramente negativa, tomada por dicha nocion en la Escuela de
Frankfurt (y, también, en el badenés). A la concepcion liberadora (en su sentido negativo) de la
razoén frankfurtiana, estimamos necesario, como justificaremos mas adelante, contraponer el
proyecto orteguiano de una razon vital.

(12) Puede leerse a este respecto ‘Masferrer, A, 2011.

(13) Creemos que es necesario justificar esto. Podemos tomar como punto de partida las
argumentaciones dadas en Primer ensayo sobre las categorias de las ciencias politicas (Bueno, G.,
1991, 119-20) y Simploké (Bueno, G., Hidalgo, A. & Iglesias, C., 1987, 392) .

No obstante, habria que sefialar que nosotros entendemos que dichas apariencias tienen un sentido
noetologico (Bueno, G., 1970, 166-7) fundamental. A nuestro juicio, tomando como referencia el
simil platonico de la linea, las apariencias fenomenoldgicas no pueden dejar, en lo que respecta a su
relacion con la Verdad cientifica (como patron critico de otras verdades), de identificarse con la
figura de la didvoia [y no a con la eikacia y la miotic, lo cual, a nuestro juicio, pecaria de
objetivismo]. Pues si el gedmetra presupone el concepto de triangulo, con mas razén presupone el
politico el concepto de Estado. Ahora bien, la superacion dialéctica de las apariencias no puede
venir mediante una suerte de intuicion intelectual, la vonoig platonica; s6lo puede venir por otras
hipotesis. Puede tomarse como ejemplo la mecanica newtoniana. Pues la mecénica newtoniana,
pese a su cientificidad en lo referente a ciertos fendmenos astrondmicos, no puede dejar de
presuponer un observador que toma el punto de vista de Dios, esto es, de un observador que detecta
simultaneamente dos particulas con masa, aunque se encuentren a una distancia tan grande como se
pueda imaginar (Norsen, T., 2017, 3-5). Pues la mecanica newtoniana estd en todo, pero no todo
esta en la mecanica newtoniana; diriamos, parafraseando a Fuentes Ortega (Fuentes Ortega, J. B.,
2019, 2:18:55). Afirmar que entre, por ejemplo, el Sol y un electron, y separados por una distancia
grande (pongamos 14 mil millones de afos luz), se da una fuerza de atraccién dada por la Ley de
Gravitacion Universal, es pura metafisica. El resultado obtenido podrd tener una sustantividad
aritmética, pero ningun tipo de sustantividad fisica. Para masas cuyo producto no sea muy pequeiio
y cuya distancia no sea muy grande, las hipdfesis newtonianas, pese a su cardcter metafisico

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

86



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

(particulas, fuerzas, relaciones a distancia...), estan en condiciones de conformar verdades (por
ejemplo, en cuanto a las relaciones entre los planetas del Sistema Solar). Pero, en el limite (masas
muy pequefias y distancias muy grandes, o masas enormes y distancias muy pequefias), los
conceptos de las categorias newtonianas se muestran como conceptos, esto €s, como hipotesis; pero
lo son solo a través de otras hipotesis, como el moderno concepto de campo o la localidad, esto es,
a través de la electrodindmica maxwelliana o de la mecénica cuantica. No hay que olvidar,
repetimos, que desde la mecanica newtoniana Marte, por ejemplo, es una masa puntual. Pero un
Mars rover no circula por una masa puntual... La geografia marciana tiene mucho que decir de
Marte.

Es por ello que hemos hablado de sentido noetologico, esto es, por lo que implica de tratar la
Verdad dialécticamente con respecto al Error. Pues decir que un electron tiene una masa es ya
oscuro. ;Qué masa gravitatoria es 9,1 x 10> kg? Tratar a un electron en términos de la mecanica
newtoniana es metafisico, pues un electrén no es una particula, un cuerpo minusculo. Electron no
es, pues, un término del campo gnoseologico de la mecanica newtoniana. Aunque el concepto de
campo no es menos metafisico que el de atomo... Pues el concepto de atomo es plural (no se puede
hablar de dtomo més que en conexion o relacién con otros, pues un datomo unico seria parmenideo)
y el concepto de campo (en el caso eléctrico o gravitatorio) implica una pluralidad de particulas,
cargadas o con masa, interactuando sobre una, de tal forma que la carga o masa de esta ultima se
elimine del numerador y del denominador. Eliminacion que, fisicamente, no sera sino el resultado
de considerar una particula de carga o masa que, en el limite (esto es, idealmente), sea 0; y, para no
incurrir en una contradiccion algebraica (0/0), haya que eliminar ambos términos del numerador y
denominador (Norsen, T., 2017, 6). Esto es, lo que en términos algebraicos es trivial, no lo es en
términos fisicos, dado que fuerza e intensidad de campo no son magnitudes con la misma
dimension. Quitar un término que se repite en el numerador y denominador soélo podria
considerarse algo trivial desde un reduccionismo formalista. Otro caso son los campos magnéticos,
pues, como es sabido, no hay algo asi como particulas magnéticas (segunda ecuacion de Maxwell).
En este caso lo que se critica criticamente es el propio concepto de particula. Criticamente, pues
los campos magnéticos son producidos por corrientes eléctricas (tercera ecuacion de Maxwell),
esto es cargas eléctricas, pero en movimiento. Pero, ;se pueden reducir las corrientes eléctricas a
particulas cargadas moviendose? ;Puede moverse una particula? Es decir, puede presuponerse el
concepto de particula, pero a costa de hacer problematico el movimiento. Pues una particula
moviéndose [con respecto al resto de infinitas (otro concepto problematico) particulas] so6lo podra
hacerlo en el vacio. Y el concepto de vacio implica el No-Ser. Ademas, ain suponiendo el
movimiento, jen qué espacio se mueven? ;En un espacio euclideo? De hecho, como es bien sabido,
en el afio 1927 de Broglie recibi6 el Premio Nobel de Fisica por su yuxtaposicionista hip6tesis
acerca de la irreductibilidad del caracter corpuscular y ondulatorio de la materia. Aunque dichos
resultados tendrian valor en tanto que considerados criticamente desde la explicacion einsteniana
del efecto fotoeléctrico o desde los experimentos posteriores de Thomson y Davisson; pues la
mecanica cudntica, gnoseologicamente, trata de lo que sucede en aceleradores de particulas,
camaras de niebla o espectrometros, entre otros, y no del origen del universo (Madrid Casado, C.
M., 2008, 93 y 94). De hecho, el origen de la revolucion cuantica es la dialéctica real entre las
categorias electromagnéticas y termodindmicas decimonoénicas en torno a un nuevo contexto: la
bombilla. S6lo desde estos contextos cabe hablar de particulas, ondas, etc. Ademas de que, a priori,
y cémo quedd de manifiesto desde finales del Siglo XIX, ni todos los fendémenos mecanicos son
corpusculares [hace poco se descubrieron las ondas gravitatorias y, a determinadas escalas, lo que
queda en entredicho es el concepto mismo de movimiento, de trayectoria: quien auxilia al fisico de
particulas ya no sélo es un gedometra, sino un analista funcional o armoénico [estamos pensando en
analisis tiempo-frecuencia (propios de las categorias acusticas), que, junto a la expresion que
representa la energia de un fotoén, es uno de los cursos que conducen a las desigualdades de
Heisenberg (Norsen, T., 2017, 156-7), entre otras (Hogan, J.A. & Lakey, J.D., 2005, 131-2 y 191) o
un especialista en teoria de la medida], ni todos los fendmenos luminosos son ondulatorios (como

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

87



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

qued6 de manifiesto a través de la explicacion einsteniana del efecto fotoeléctrico o de los
resultados de los experimentos de Compton).

Remarcamos el carécter critico de la propuesta noetologica. Pues, gnoseologicamente, la mecénica
newtoniana yerra, precisamente, por privilegiar un observador, lo que entra en contradiccion con el
principio relativista de que todos los sistemas de referencia son igualmente validos. Ahora bien,
noetologicamente, su acierto es ese: presuponer un observador que toma el punto de vista de Dios.
Y esta dialéctica no puede quedar eliminada en el universalismo aristotélico-hegeliano que supone
afirmar que la mecéanica relativista generaliza la mecénica newtoniana. Pues la llamada
generalizacion no consiste sino en que, a velocidades pequenas, el factor de Lorentz es, en términos
aritméticos, la unidad (D’Auria, S., 2018, 19). Y ahi esta el quid del asunto... Pues velocidades
pequenias no significa velocidad nula. Para pasar de una velocidad dada a una velocidad nula hay
que plantear un paso al limite, cuestion nada trivial. El paso al limite, en términos positivos,
existenciales, es una aproximacion. Esto es, supuesto el factor de Lorentz, esto es, supuesta su
pertinencia gnoseoldgica (velocidad proximas a la de la luz), no se puede alcanzar la unidad, pues
estariamos contradiciendo la hipotesis de partida. Y a medida que la velocidad se aproxima a 0, es
absurdo emplear el factor de Lorentz. Otra cosa es que, supuestos los infinitesimales (esto es, una
velocidad infinitamente pequefia en acto), no haya contradiccion entre los resultados de la mecanica
relativista y la newtoniana. Pero esto implicaria una consideracion abstracta, esencialista, de las
ciencias. Pues, si la mecénica relativista es una generalizacion de la newtoniana, ;por qué hicieron
falta dos siglos para que se realizase? Las diferencias morfologicas entre las ciencias fisicas no
pueden quedar /isadas por las categorias aritméticas y logicas, aunque, por razones historicas (en el
sentido fuerte de la expresion), no se entienda a aquellas sin estas. Y mucho menos tomando como
agente del lisado un célculo que presuponga el infinito actual, con todas las paradojas que ello
conlleva. El infinito actual sélo tiene un sentido ideal, como apariencia fenomenolodgica, y, por
tanto, puede ser tomada como hipdtesis de algunas categorias (el caso del célculo leibniciano o de
ciertos aspectos de la teoria de conjuntos cantoriana, que no podemos tratar aqui). De hecho, para
evitar las paradojas (que no resolverlas) el calculo mas extendido en las universidades es,
precisamente, el de Weierstrass; aunque pedagogicamente no parezca lo mas adecuado.

Caso este, por cierto, idéntico formalmente a la dialéctica entre la Ley de Rayleigh-Jeans y la Ley
de Planck en torno a la radiacion del cuerpo negro. Reducir la discrecion planckiana a una
generalizacion (que con ‘h’ tendiendo a 0 en E = hf volvemos al continuo) es inaceptable.

No hay, pues, Gnoseologia sin Noetologia. Esto es, no hay categorias sin otras categorias. Y la
Gnoseologia trata cada categoria en tanto que dicha categoria. Pues, gnoseoldgicamente, ;/qué tiene
que ver la tectonica de placas con los tres principios termodinadmicos clasicos? Es decir, la
propuesta gnoseologica, aislada, es un mero ente de razon, pues la Unica relacion o conexion
efectiva (mas alla de una realidad comun a todos los campos categoriales postulada ad hoc) entre las
categorias, esto es, entre las propias parcelas, regiones, de la realidad, serd su condicion de tales
categorias. Pero las categorias geoldgicas, por seguir con el ejemplo, no pueden darse al margen de
las termodindmicas. Ademas, la propuesta gnoseologica pide el principio de la actualidad de tal o
cual categoria analizada. La propuesta gnoseoldgica, sin la noetoldgica, peca de ser demasiado
kantiana: «frente a Kant, en Husserl no hay tampoco un nimero limitado y redondo de categorias,
porque las ciencias pueden hacer que se manifiesten esencias nuevas, que ya existen a priori pero
que no vemosy» (Fernandez Lorenzo, M., 2011, 96). Caso similar al de Hegel y el esencialismo
expuesto en su Ciencia de la Logica, donde las categorias ya estan clasificadas a priori (el
mecanismo, el quimismo y el organismo, en el caso de las llamadas ciencias naturales). Aunque,
también, la propuesta noetologica peca de ser excesivamente pluralista y de no reconocer la
actualidad de ninguna categoria. La propuesta noetoldgica, en abstracto, es demasiado esencialista,
asi como es esencialista la propuesta fenomenologica husserliana al margen de sus apuntes
postrimeros en torno a la Lebenswelt. Pues la categorialidad no se reduce a la no-contradiccion de
tal o cual esencia fenomenoldgica supuesta. La propuesta noetologica solo esta justificada
criticamente, atendiendo a la dialéctica histérica de las categorias. La propuesta noetoldgica, en

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

88



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

abstracto, implica, por decirlo en términos de la fenomenologia, una eidetizacion de la
intencionalidad.

Seria esencialista considerar a la probabilidad, por ejemplo, como la ciencia de la indeterminacion,
aunque ello sea no-contradictorio. No puede haber ciencia de la indeterminacion. La propia idea de
indeterminacion so6lo tiene un significado positivo dialécticamente, dada la impotencia de una
categoria, con respecto a otras. Probabilidad, en el fondo, es una manera abstracta de considerar
una pluralidad de categorias en su dialéctica historica existencial. Categorias, ademas, no
necesariamente cientificas. La probabilidad como ciencia de la indeterminacion es otro capitulo del
imperialismo logicista y aritmético: ;por qué la probabilidad de algo ha de reducirse a un nimero
real entre 0 y 1 (en el caso clasico, el axiomatizado por Kolmogorov)? ;Por qué algo
intencionalmente aleatorio ha de reducirse a una variable, esto es, a un elemento cualquiera de un
conjunto? La probabilidad, en un sentido positivo, categorial, tiene que ver con una medicion, una
determinacion. En una emision de fotones en un laser no se mide la probabilidad de que en una
posicién y un instante determinado haya un foton. Eso implicaria considerar al foton como una
particula que se mueve en el vacio. Esto seria una consideracion abstracta, epistemoldgica, del
proceso: ciertas categorias no pueden determinar ciertos procesos, asi que nos contentamos con una
aproximacion abstracta. ;|No es esto metafisico? ;No pide el principio de que hay una particula
moviéndose? Lo que ponia de manifiesto el Principio de Indeterminacion de Heisenberg era, ni mas
menos, que un fotdon no queda agotado en su condicidon de particula [la indeterminacion en el fondo
viene del caracter ondulatorio del fendmeno, a través de la indeterminacion entre dos variables
conjugadas (Hogan, J.A. & Lakey, J.D., 2005, 295)]. Esta consideracion del foton, metafisica, es
inevitable, pues un foton no deja de tener un momento. La cuestion es que la Idea de atomo no
agota los fendmenos que suceden en aparatos como un laser. Se puede decir mucho acerca de lo que
sucede en un laser u otros contextos sin necesidad de la idea de trayectoria, como expuso
Schrodinger. Aunque, de nuevo, tampoco la idea de onda agota los fendmenos que ocurren en
ciertos aparatos: no se puede dejar de considerar el modulo de una funcién de onda como una
funcion de densidad. La unidad de dichos fenomenos, dado el caracter critico de la Gnoseologia, es
un problema fenomenoldgico. Aunque decir problema fenomenologico no significa decir problema
cientifico. No significa ni siquiera problema resoluble en términos cognoscitivos definitivos. Pues
datomo es una Idea filosofica (recordamos la kantiana Segunda Antinomia de la Razén Pura), por lo
que implica de planteamiento de «una contradiccidon en la cual esté comprometida la conciencia
logica total» (Bueno, G., 1970, 254). ; Acaso solo hay dtomos en las ciencias?

La razon por la cual pone en juego la propuesta gnoseoldgica bueniana es por lo que implica de
considerar las operaciones de el sujeto gnoseologico [en el caso cuantico, a través de (un caso facil)
las matrices complejas, que representan las aplicaciones lineales a través de las cuales se consideran
las mediciones (Gillespie, D.T., 2009, 22-7, 31 y 42-67)] como términos de un campo gnoseologico.
Aunque, en realidad, lo que sefalaria no es, ni méas ni menos, que la propuesta bueniana no deja de
ser una propuesta. Propuesta, eso si, critica. Pero no critica en si misma (en si misma es un ente de
razon). Pues las ciencias no son como dice la teoria del cierre categorial. La potencia critica de las
doctrinas buenianas es su cardcter negativo, dialéctico. Por poner el caso del eje sintdctico:
términos, operaciones y relaciones no son distinciones absolutas. Podria replicarse que una matriz,
un operador, puede tratase en términos operativos, pero también en términos relacionales o
terminalistas. Esto es, no puede hablarse de ciencias, sintacticamente, al margen de términos,
operaciones y relaciones. Pero para que la critica no sea intelectualista, puramente negativa, no
puede darse al margen de la propia historia de la razon. La critica, entendemos, ha de ser vital. No
basta clasificar abstractamente todas y cada una de las alternativas esenciales limite a un problema
filosofico. La filosofia no es solo la historia de los intencionales sistemas filosoficos; el filosofo es
el historiografo de la razon. En este sentido, habria que ser mas fichteano que hegeliano (Fernandez
Lorenzo, M., 2011, 48). Pero no mas que schellinguiano (Fernandez Lorenzo, M., 2011, 54).
Merece la pena citar, en este aspecto, al profesor Urbina:

«(...) la historia es una historia del conocimiento. Pero [Husserl] entiende el conocimiento no como

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

89



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

el reflejo de una realidad dada, sino como la constitucion del mundo por la intersubjetividad
trascendental [subrayado nuestro]. La historia no es un relato de hechos, sino la reconstruccion de
un proceso de produccion constitutiva [subrayado nuestro]. (...) Conocer es constituir [subrayado
nuestro]. Historiar el conocimiento es reconstituir la génesis productiva [subrayado nuestro]»
(Sanchez Ortiz de Urbina, R., 172).

Una reconstitucion que habra que tomar en el sentido fuerte del término: «El pasado no esta alli, en
su fecha, sino aqui [subrayado nuestro], en mi» (Ortega y Gasset, J., 66). La historia no existe. Solo
se puede hablar de historia en un sentido critico, esto es, gnoseologico. Historia es otra de esas
ideas filosoficas de tal caracter critico que no puede ser reducida a ninguna concepcion positiva.
Historia es ese proceso vital inacabado; sistematico (Ortega y Gasset, J., 66), pero critico. No hay
historia, sino historias. Los sistemas historicos son siempre plurales, y la historia, en términos
ontolégicos, solo es en la colision vital, practica, de tales sistemas historicos. La Historia es esa
orteguiana historia que termina y no acaba: «He aqui como se construye la historia de la filosofia
en vista de un término —nuestra filosofia— que no es definitivo, sino tan histdérico y corruptible
como cualquiera de sus hechos hermanos en el pasado (...) (Ortega y Gasset, J., 149-50)». La
Historia, pues, no se agota en lo que se hace en las facultades de historia, que es, en términos
fenomenologicos, la historia del hombre en tanto que hombre, la historia como saber humanistico.
Pues, jacaso no son historicas las matemdticas? (Es que no lo es la fisica?

Asi, repetimos, también las apariencias fenomenoldgicas son constitutivas del Mundo. Y el
esencialismo fenomenolégico, por razones histéricas (el llamado subjetivismo de los modernos,
frente al objetivismo de los antiguos), es inevitable. Esto es, es inevitable que se viva como si la
probabilidad sea la ciencia de lo indeterminado y que se formulen problemas que, aparentemente,
tengan que ver con el azar o la incertidumbre. En términos generales, en nuestros dias basta que una
disciplina explote semanticamente tal o cual esencia fenomenoldgica presupuesta para que se
constituya como tal disciplina pragmadticamente (es formidable el nimero de departamentos que
puede llegar a haber en una facultad de matemadaticas). Aunque, en Gltima instancia, la objetividad de
tal o cual saber probabilistico (o de cualquier otro saber fenomenologico) tiene que ver con su
composibilidad con tales o cuales contextos, y no por su caracter no-contradictorio, su ser intuible.
Pues hay resultados categoriales fenomenologicamente absurdos (la paradoja de Banach-Tarski), asi
como hay construcciones con significaciéon fenomenolédgica (como los espacios de probabilidad no
conmutativos) que son candidatos a ser verdaderos. O, mejor dicho, su veracidad se debe a su
conexion con el propio hacerse historico de las categorias. La probabilidad como ciencia de lo
indeterminado toma un caracter critico cuando dicha definicion se expresa desde la indeterminacion
de tal o cual categoria. Y para que se generalice la concepcion clasica de la probabilidad
(axiomatizada por Kolmogorov y que, mas bien, se concibe como /a ciencia de la incertidumbre),
mediante las algebras no conmutativas, hacen falta otras categorias en su desarrollo histérico (como
la mecanica cuantica). Ademas, ni siquiera fenomenologicamente la probabilidad es azarosa.
También la probabilidad establece unos limites cognoscitivos, supuestas ciertas hipotesis (la
incertidumbre, clasicamente; la indeterminacion, desde Von Neumann), como la Ley Débil de los
Grandes Numeros, en virtud de la cual se garantiza es, precisamente, que las probabilidades de
ciertos sucesos se puedan medir; esto es, que se puedan determinar. Pues, fenomenologicamente, la
probabilidad de que, tirando una moneda al aire, obtengamos "cara", no es algo arbitrario: es .
Aunque ese Y2 (y esto es lo que demuestra el citado teorema) es un valor /imite. Esto es, ese ',
totalmente determinista (%2 es un concepto aritmético), se aleanza—va alcanzando a medida que
realizamos mas y mas tiradas. Pero no podemos tener un nimero actualmente infinito de tiradas...
Pues el infinito actual es... una apariencia fenomenologica.

En el caso de las categorias que incorporan al sujeto gnoseologico como termino de su campo
(Bueno, G., 1992, 198) (que, como hemos visto, no son solo las ciencias humanas), con mas razoén
tiene lugar esta dialéctica intercategorial. De hecho, si hay un terreno donde los conceptos mas
toman su condicion de apariencias constitutivas del Mundo, de errores, es, precisamente, la
politica. En este sentido, es inevitable hacer referencia a la critica marxista a los conceptos de la

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

90



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

economia politica decimonodnica. Pues dichos conceptos, pese a su caradcter constitutivo de las
sociedades capitalistas decimononicas, no dejaban de ser apariencias: su naturalidad era ideoldgica
y su critica s6lo podia venir a través de otro modo de produccion. De esta forma, Marx no puede
dejar de ser patron de todo filosofo. Y es la razén por la que vemos necesario plantear una critica
critica al marxismo bueniano en lo referente a la Idea de Nacion.

Merece la pena citar, en este aspecto, al propio Bueno (Bueno, G., 1972, 427):

«(...) puede decirse que Unicamente la practica es la que puede permitir la cancelacion de las
apariencias: no cabe escolasticamente demostrar que la ideologia burguesa sea erronea, sino
que sera la superacion de la burguesia por el proletariado la refutacion del mundo apariencial
burgués. Ni siquiera El Capital ha "refutado" al capitalismo por si mismo, sino por la
mediacion de la realizacion del socialismo, en tanto que esta realizacion llegue a su términoy.

(14) Véase Bueno, G., 1970, 257. Es de sobra conocido que la tesis de la implantacion politica de la
filosofia tiene un sentido dialéctico, contra la tesis de la implantacion gnostica. La tesis de la
implantacion gnodstica de la filosofia puede tener un significado fenomenoldgico, pero no
ontologico fuerte. No obstante, la implantacion de la filosofia en Bueno es politica. No es
economica, religiosa, o de cualquier otro tipo. Es politica. La tesis de la implantacion politica podra
tener un significado dialéctico, negativo. Pero también tiene un sentido positivo. No significa esto,
como es bien sabido, «el compromiso (...) con alguna forma muy precisa de organizacion politica»
(Bueno, G., 1972, 256), como el partido politico Vox, un nuevo partido comunista, la Espana de las
Autonomias, la Union Europea o el Opus Dei. «"Politica" se toma aqui en su sentido clasico—
el de Platon—, como adjetivo de las estructuras de la conciencia dadas en la republica, en
la ciudad. La tesis de la implantacion politica de la filosofia quiere decir, sencillamente, que
la  conciencia filoséfica (...) debe ser entendida como una formacién historico-cultural,
subsiguiente a otras formas de conciencia también histdricas, y precisamente como aquella
forma de conciencia que se configura en la constitucion de la vida social urbana, que
supone la division del trabajo [subrayado nuestro] (y, por tanto, un desarrollo muy preciso
de diversas formas de la conciencia técnica), y la conexion con otras ciudades en una
escala, al menos virtualmente, mundial, "cosmopolita". De este modo, la conciencia
filoso6fica se nos aparece, diaméricamente, vinculada con otras formas de conciencia, y
formalmente con la conciencia politica, que, a su vez, estd interferida con la conciencia
moral y con la razéon econdémica» (Bueno, G., 1972, 254-5).

(Qué queremos decir con que la implantacion de la filosofia en Marx es econdmica? Es importante
sefialar que, para Bueno, «la conciencia filosofica no es solo, por asi decirlo, una conciencia
configurada "antes de la revolucion": es, sobre todo, una conciencia que ha de permanecer
también "después de la revolucion"» (Bueno, G., 1972, 257). Esto es lo que no esta presente en
Marx. Para Marx, después de la revolucion, se suprimira la division del trabajo (Pinto-Garay, J. &
Letelier. G., 2016, 137-9). Y hemos visto como el propio Bueno reconoce que la filosofia supone la
division del trabajo. Es cierto que Marx, evidentemente, no niega la especializacion del trabajo.
Pero en Bueno, el trabajo en la polis tiene un sentido institucional fuerte, es decir, no creemos que
tenga que ver con eso que Marx dice en La ideologia alemana: «En efecto, a partir del momento en
que comienza a dividirse el trabajo, cada cual se mueve en un determinado circulo exclusivo de
actividades, que le viene impuesto y del que no puede salirse; el hombre es cazador, pescador,
pastor o critico, y no tiene mas remedio que seguir siéndolo si no quiere verse privado de los
medios de vida; al paso que en la sociedad comunista, donde cada individuo no tiene acotado un
circulo exclusivo de actividades, sino que puede desarrollar sus aptitudes en la rama que mejor le
parezca, la sociedad se encarga de regular la produccion general, con lo que hace cabalmente
posible que yo pueda dedicarme hoy a esto y mafiana a aquello, que pueda por la mafiana cazar, por
la tarde pescar y por la noche apacentar el ganado, y después de comer, si me place, dedicarme a
criticar, sin necesidad de ser exclusivamente cazador, pescador, pastor o critico, segiin los casos»

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

91



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

(Marx, K. & Engels, F., 2014, 27).

Por otra parte, no hay que olvidar que para (el joven) Marx «el proletariado no puede ser eliminado
sin la realizacion [subrayado nuestro] de la filosofia» (Hegel, G.W.F. & Marx, K., 1968, 22). La
implantacion econdmica de la filosofia en Marx es, a nuestro juicio, una concepcion de la filosofia
como implantada gnosticamente: «Como entonces el monje, ahora el fildsofo en cuyo cerebro se
inicia la revolucion [subrayado nuestro]» (Hegel, G.W.F. & Marx, K., 1968, 15). La tnica
implantacion real es la politica, la cual, en Marx, a través de las relaciones sociales de los medios de
produccion previos al comunista, no seria mas que un primum vivere. Nada mas. Es lo que nos lleva
a sostener, por reduccion al absurdo, es decir, por imposibilidad de que en Marx la implantacion sea
politica en el sentido de Bueno, que para Marx la filosofia estd implantada gndsticamente. En el
modo de produccion comunista no habra filosofia, pues se habra realizado.

No obstante, a lo mejor habria que negar la mayor. Es decir, a lo mejor habria que mantener el
componente dialéctico de la tesis de la implantacién politica, pero modificar su componente
positivo. Pues que la implantacion sea politica implica tomar las categorias politicas como hilo
conductor de la Historia. Desde estas coordenadas quedaria explicada la filosofia de la historia
hegeliana, asi como la vuelta de revés de Marx y de Gustavo Bueno (Bueno, G., 2008). Ahora bien,
la toma bueniana de lo politico como figura de la conciencia que, diamericamente, a través de la
conexion que esta permite del resto de figuras de la conciencia, sirva de suelo donde la Filosofia
estad implantada, es dogmatica. Es decir, en cuanto a su aspecto negativo, frente a la implantacion
gnostica, es critica, pero no lo es en su significado positivo, puesto que implicaria entender que, asi
como toda revolucion [en el sentido positivo de la expresion (Alvargonzélez, D., 2017)] politica
implica ya una revolucion filoséfica, también toda revolucion filosofica tiene un significado
politico. Pero, ;jqué significado politico directo puede tener la revolucion cientifica cuantica? Una
revolucion ella misma filosofica.

Es ello lo que nos mueve a afirmar que el motor de la Historia no es ni la dialéctica de clases, ni la
dialéctica de Estados o sociedades politicas. Reconfigurando la tesis orteguiana, diremos que el
hombre no tiene historia, sino historias: Historia de la Geometria, Historia de la Politica, Historia
de la Religion, Historia de la Geologia, Historia de la Literatura, etc. Asi, habria que decir que la
implantacion de la Filosofia, de la conciencia filosofica, como conciencia operatoria, institucional,
sera tan politica, como cientifica o religiosa. Esto es, las categorias econdmicas o las politicas no
tienen, a priori, preeminencia histdrica sobre las religiosas, las zooldgicas o las artisticas. Tan hilo
conductor de la Historia Universal es la politica como el deporte o la botanica. Esto es, si bien es
cierto que toda tesis filosofica tiene un significado politico, no queda reducida a dicho significado
politico, pues hay otras figuras de la conciencia que pueden ejercer ese papel conector ensayado
criticamente por Bueno.

No seria absurdo pensar, por ejemplo, en una implantacion geogrdfica de la filosofia. Pues lo que
sirvio de humus para que tuviera lugar una de las primeras grandes revoluciones filosoficas
[cristalizada a través de las Aporias de Zenon (Boyer, C., 1959, 4)], a saber, la geometria griega
como rectificacion dialéctica de las pretensiones totalizadoras de la teoria de proporciones
pitagorica fue, en gran parte, la geografia, esto es, el establecimiento de conexiones entre circulos
antropologicos diferentes a través de construcciones institucionales como las embarcaciones o los
mapas. Pues el freno al pitagorismo, localizado en la Magna Grecia, a través del cual la geometria,
como rectificacion de un error, se constituyd como ciencia en su sentido critico (pues no todo es
numero), s6lo pudo desenvolverse a través de las técnicas de agrimensura egipcias; asi como,
también, el freno al absolutismo de la regla y el compas necesitaba de la asignacion de letras a
longitudes, esto es, era necesario el contacto con circulos antropoldgicos no fan eidetistas, esto es,
no tan preocupados por la verdad en su sentido ideal (pensamos en los arabes y su influencia
decisiva en el desarrollo de las categorias algebraicas). Aunque hubo que esperar decenas de siglos
hasta que se supiera la imposibilidad de llevar a cabo determinadas construcciones mediante regla y
compas (Wantzel fue el primero en demostrarlo, en 1837).

Por no hablar de la revolucion filosofica provocada por el contacto entre arabes y su interpretacion

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

92



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

del corpus aristotélico, y los cristianos y sus categorias teologicas [plasmada en la critica de la
razon planteada por Escoto (Prieto, L., 2013, 141)]; o de la revolucion filoséfica que supuso el
descubrimiento geografico de América (Bueno, G., 1989)... Pues sin estas coordenadas prdcticas no
cabe entender criticamente la re-formulacion escotista de la metafisica como ciencia del ens in
quantum ens [ya anticipada por el traductor de la ciudad de las tres culturas Domingo Gundisalvo
(Fidora, A., 2014, 58-62)], o la doctrina leibniciana de la pluralidad de mundos posibles
[introducida en este contexto por los tedlogos jesuitas Antonio Rubio y Francisco Sudrez y ya
tratada anteriormente por otros, como Alonso de la Veracruz (Padilla Galvez, J., 2018, 232-38)].
Pues que la Biblia no hablase de un cuarto continente no contradecia la omnisciencia divina: este no
es sino uno de los infinitos mundos posibles, tan reales como el nuestro. Tan posible (y, desde el
moderno esencialismo leibniciano, tan, por tanto, real) es un mundo en el que, a través de la Biblia,
Dios nos hubiera revelado la existencia de un cuarto continente.

Ni tampoco parece desventurado pensar, a la manera de Marx, en una implantaciéon econdmica de la
filosofia, pese a que, a nuestro juicio, el proyecto marxista deba ser sometido a una fuerte revision:
tanto mundana, eliminando, como podréa deducirse, el gnosticismo que supone creer que el filoésofo,
por su conocimiento, queda legitimado a intervenir activamente en la vida politica, contribuyendo a
la revolucion universal (aunque esta no fuera la postura de Marx, pero si, de alguna forma, de
Lenin: «sin teoria revolucionaria no hay movimiento revolucionario»); como académica, pues no se
puede pensar el presente con las categorias del pasado. Esto es, hablar de capitalismo, por ejemplo,
es dogmatico. No se niegan, evidentemente, conceptos econdmicos como los salarios, los bancos,
los monopolios, las letras de cambio, las monedas, las bolsas de valores, etc. Esos conceptos son
innegables en términos cognoscitivos abstractos. Lo que negamos es que todos esos conceptos
puedan quedar hilados trascendentalmente (esto es, en el regressus a una escala filosofica,
intencionalmente fotal, no meramente parcial) al modo marxista, a través de las nociones de
plusvalia, modo de produccion, trabajo abstracto, tiempo de trabajo socialmente necesario, etc.
Mas atn teniendo en cuenta la lamentable orientacion sociologista y economicista de muchos
«marxistasy: flaco favor le hacen a Marx...

Esto queda expuesto como una critica dialogica (Bueno, G., 1992, 115), dado yo he tomado la
politica como hilo conductor para intentar comprender ciertos fenomenos historicos, como la
llamada modernidad; pero con ocasion de nuevas lecturas y nuevas vivencias (esto es, de nuevos
objetos) me he visto obligado a rectificar ciertas posiciones mientras escribia el articulo. Esto es, el
que escribe estas palabras no es el mismo que el que, probablemente, vuelva a revisar el articulo en
unos dias. Aunque el que enfrente las criticas a las que este articulo pueda verse sometido no dejaré
de ser yo. Contradiccion que es una mera apariencia, pues hablar de dialogismos s6lo puede hacerse
en un sentido limite, y tomando al lenguaje como hilo conductor del andlisis filosoéfico.

Aqui, evidentemente, estamos criticando la asignacion bueniana de los términos autologismos y
dialogismos. Bueno, de una forma injustificada, en III3 toma i=j (Bueno, G., 1992, 116). ;Acaso no
es metafisica la idea de un sujeto relacionado consigo mismo, por mucho que lo haga a través de
otro? Nos parece mas adecuado hablar de autologismos para (Si, Ok) I (Ok, Sj) = (Si, Sj). Pues yo
no soy el mismo después de escribir estas palabras. Esto es, hay, en el limite, yo porque quedo
considerado con respecto de otras entidades (no se nos ha ocurrido término mas neutro) no
subjetuales. Hablaremos de dialogismos para (Si, Sk) I (Sk. Sj) = (Si, Sj): hay, en el limite, 7,
porque hay é/, esto es porque hay otra entidad subjetual que no es ninguno de los dos. Si no hubiera
un tercero, ;cOmo sabria que ese 7 no soy yo? En el tercero y ultimo, (Si, ck) I (ck, Sj) = (Si, Sj),
dos sujetos con respecto a, en el limite, un signo, tendriamos...;un nosotros?

(15) Cuando hablamos de totalizacion filosdfica de las categorias nos referimos al proyecto
hegeliano de la Fenomenologia del Espiritu, en tanto que ciencia de la conciencia, es decir, en tanto
que proyecto de consideracion critica de todas las figuras de la conciencia en cuanto a su relacion
esencial, no meramente existencial [«el devenir de la ciencia» (Valls Plana, R., 1994, 49)]; pero, no
obstante, proyecto fransformado desde el aristotelismo categorial bueniano (dichas figuras de la

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

93



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

conciencia no seran sino las Categorias) y su «vuelta del revés» del estagirita [«tantas Categorias
como Ciencias» (Bueno, G., 1992, 133)], y desde la «vuelta del revés» de Marx [a través de los
quiasmos entre Espiritu Subjetivo y Espiritu Objetivo, y entre Espiritu Absoluto y Espiritu Objetivo
(Bueno, G., 1973)]. Seria en este contexto donde, a nuestro juicio, quedaria planteado criticamente
el proyecto bueniano de la Noetologia, formulado explicitamente por primera vez en El papel de la
filosofia en el conjunto del saber: « (...) deberemos decir que la verdad (...) es siempre una verdad
dialéctica, que supone la negacion de la organizacion, de una virtual reorganizacion diferente, que
llamaremos el error» (Bueno, G., 1970, 166). Bueno habria propuesto, a través de los «tres axiomas
de la Noetologia» una superacion de la dialéctica hegeliana, recuperando criticamente el esquema
fichteano de tesis-antitesis-sintesis (Bueno, G., 1970, 174); ademas de, en sus articulos acerca de
las ceremonias y las instituciones, una recuperacion de dicho proyecto hegeliano en clave
antropologico-filosofica (Rodriguez Pardo, J. M., 2009). El mismo Bueno, en su planteamiento
critico de la distincion ‘Sujeto-Objeto’, pondra a Hegel y su Fenomenologia del Espiritu como
primer gran intento de cultivar el punto de vista diamérico (Bueno, G., 1970, 161). Dicho
planteamiento critico, en lo que tiene de superacion del realismo ingenuo y del idealismo
subjetivista de corte protestante, no haria sino encuadrar la propuesta sistematica de Bueno en el
proyecto orteguiano de la razon vital.

(16) Nos remitimos a Arias Maldonado, M., 2004. Es interesante, ademas, apreciar las diferencias
entre el papel de las tecnologias en Bueno y en Marx (pagina 71 del articulo), algo en lo que
haremos hincapi¢ mas adelante. Para Marx las tecnologias no dejan de ser meras herramientas. Son
instrumentos (un sistema artificial de organos, que dira Bujarin) de los que se vale el Hombre para
dominar la Naturaleza: son, en definitiva, una extension de sus organos operatorios («fue hecho el
domingo para el hombre, no el hombre para el domingo»). Pero, como veremos, no se puede
sustituir la evidencia del cogito cartesiano por la evidencia unamuniana del hombre de carne y
hueso: tan metafisico es el psicologismo como el ecologismo. La tesis marxista no tendra sino un
valor fenomenologico, que no es poco.

(17) Es preciso sefialar que el aspecto metafisico del marxismo no habria sido el no considerar el
llamado Tercer Geénero de Materialidad (Bueno, G., 1972). Su aspecto metafisico seria haber
tomado Hombre y Naturaleza como unos en si, es decir, no haber tomado M, y M, en su sentido
critico, dialéctico. La tnica forma de hacer ontologia en su sentido especial es, a nuestro juicio,
criticamente, esto es, mediante la rectificacion dialéctica de todo lo que no sea considerar a los tres
géneros en su Symploké. Tomar, como hace Marx, a la Idea de Hombre y la Idea de Naturaleza
como si fueran entidades a partir de las cuales pudiera formularse un discurso es pura metafisica,
algo que se ve muy bien en los Manuscritos de Paris: «La Historia toda es la historia preparatoria
de la conversion del «hombre» en objeto de la conciencia sensible y de la necesidad del «hombre en
cuanto hombre» en necesidad. La Historia misma es una parte real de la Historia natural, de la
conversion de la naturaleza en hombre. Algin dia la Ciencia natural se incorporara la Ciencia del
hombre, del mismo modo que la Ciencia del hombre se incorporara la Ciencia natural; habra una
sola Ciencia» (Marx, K., 2001, 149).

(18) El mismo Bueno se referira a este componente metafisico (aunque lo matizard) cuando afirme:
«La Idea de produccion es el tema de los Grundrisse, pero en cuanto idea ontoldgica que realiza
(invirtiéndolas) las funciones del Espiritu hegeliano, herencia a su vez del Espiritu creador
cristiano, en la figura del Espiritu Objetivo. Por ello la idea de produccion esta tan cerca de la idea
metafisica de creacion, de la constitucion trascendental [subrayado nuestro], como del concepto
positivo de fabricacion, o tan lejos de ambasy» (Bueno, G., 1973).

Bueno, ademas, se referird a dicha relacion entre Marx y Fichte sefialada por Rockmore (no,
evidentemente, en el mismo sentido que el norteamericano) en sus Ensayos Materialistas (Bueno,
G., 1972, 129,137y 279).

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

94



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

Otro autor que, recientemente, ha tratado las relaciones y conexiones entre Fichte y Marx ha sido
Diego Fusaro, en su Idealismo e prassi: Fichte, Marx e Gentile, editado por Il Nuovo Melangolo.

(19) Para afirmar esto nos hemos valido del estudio realizado por el profesor Leopoldo José Prieto
Lopez acerca de la figura de Francisco Suarez (Sudrez y el destino de la metafisica: de Avicena a
Heidegger, 2013). Evidentemente, el profesor Prieto no dedica ninglin apartado a Marx, pero podria
ensayarse esa vinculacion a través de la idea de realizacion. Lo progresista en Marx habria sido
comprender el paso de la esencia a la existencia no a través de la accion omnipotente de Dios, sino
a través de la praxis revolucionaria. Pues para Marx la revolucion comunista no seria sino la
realizacion de la filosofia. Lo revolucionario del pueblo alemén estaba en su cabeza, es decir, era su
pensamiento. Solo hacia falta realizarlo. La tesis marxista, asi, tiene un importante valor
fenomenologico: la moderna 1dea de Hombre como momento nematologico (en lo que tiene de
concepto teolodgico) de las instituciones cristianas agustinianas; en De opere monachorum dird San
Agustin:

«(...);Hemos de inhibirnos ante la licencia que se toman esos monjes, hijos y hermanos
nuestros, que se niegan a obedecer al apostol cuando les dice quien no quiera trabajar
que no coma [subrayado nuestro]? Asistame también a mi el Sefior, para que obedezca de
manera que en la utilidad y fruto de mi trabajo compruebe yo que te obedeci por un don
suyo».

Pero entender la praxis humana en términos de realizacion es pura metafisica. Ademas de su cariz
esencialista, implica el materialismo (Bueno, G., 1996, 40), es decir, supondria el fatalismo; pues
apelar a un contenido material dado, objetivo, una esencia, con fuerza de obligar fotal, negaria la
libertad humana en su sentido pluralista. Pues la libertad implica tomar un camino, negando otros.
Es en lo que caen los marxistas mas fanaticos, para los cuales el modo de produccidon comunista ya
estaria ahi, y solo faltaria su realizacion.

El mismo Bueno destaca ese esencialismo en sus Ensayos materialistas, en la pagina 470:

«[La Idea de] Produccion no es so6lo fabricacion (que reduce la Idea a M), ni tampoco
creacion poética (que se reduce a M»). Es necesario apelar a M; para llevar adelante la Idea de
Produccién — a contenidos M; que nos presentan precisamente, como unidades ideales, a
nuestros cuerpos.

Ahora bien, en tanto que dichas unidades ideales tuvieran fuerza de obligar por si mismas, Marx
podria ser considerado, mas bien, en la linea del Dios tomista. No obstante, a nuestro juicio, esto
entraria en contradiccion con el espiritu marxista (al menos, en lo que respecta a la interpretacion
rockmoriana de la que nos hemos valido). Pues dichas esencias no tendran ningun tipo de
sustantividad, dado que, al igual que el Dios voluntarista ockhamiano quita y pone normas
(morales) a su voluntad, también la moderna Idea de Hombre marxista pone unas normas
(productivas) u otras en funcion de sus necesidades. Resulta complicado coordinar la Idea de
Hombre de un filésofo prdxico como Marx con el Dios intelectualista tomista, y no con el Dios
voluntarista ockhamiamo. Pues el Dios tomista ya tiene parte del trabajo hecho (las ideas
ejemplares), pero el Dios ockhamiamo esta interviniendo permanentemente en el Mundo. Es un
Dios que es pura actividad, no como el Dios tomista, que incorpora una dimension pasiva,
intelectiva. Realidad, en Marx, es wirklichkeit, no realitdt. En Marx, como en Hegel (Galceran
Huguet, M., 62), realizar es hacer efectivo (Rojas Ozorio, C., 65). La cuestion es como entender ese
hacer efectivo... Pues wirklichkeit es la unidad de la esencia y la existencia (Rojas Ozorio, C., 64).
Esa unidad, como es sabido, es pensada en Hegel y Marx en términos subjetuales. La cuestion
estriba, precisamente, en que (y en esto consiste la critica filoséfica contemporanea) la distincion
entre esencia y existencia es una distincion real. Podria ensayarse la tesis de que, en términos

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

95



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

modernos, la distincion entre esencia y existencia, dicho en un sentido bueniano, se agota en su
significado ontologico-especial: M, como mediador entre M, y M. En términos vitales, toma un

cariz ontologico-general. Entre la esencia y la existencia no puede haber unidad: ello implica
esencializar la existencia.

La revolucion darwinista (por lo que implica de critica al moderno dualismo Naturaleza-Espiritu,
todavia presente inevitablemente en Marx y Engels; pues la génesis de e/ Hombre marxista a partir
de e/ mono todavia se explica en términos teleologicos, mientras que lo verdaderamente critico del
darwinismo era poner de manifiesto que la especie homo sapiens no agota la subjetualidad; e/
Hombre proviene del mono no porque este ya fuera potencialmente hombre, sino que la cuestion es
que los sujetos humanos son en acto primates: ;qué pintan los animales en la revolucion universal
comunista?) y la revolucion cuantica (como freno critico al eidetismo de origen helénico) pusieron
de manifiesto la necesidad de una nueva ontologia. Dicho mas precisamente, ponian de manifiesto
que en términos académicos la unica forma de hacer ontologia es criticamente. Pero la
sustantividad de la actividad filosofica gremial, del filésofo académico, en tanto que artista de la
razon, es historica. Esto es, habia que volver a Kant; pero kantianamente, criticamente. La Unica
forma de retomar el moderno proyecto kantiano de la critica de la razén era vitalmente: jacaso era
mas critica la monumental obra suareciana que el casuismo de los legisladores indianos (Ots
Capdequi, J.M., 12)?

Asi, siguiendo con la sistematizacion suareciana, en términos modernos la distincion entre esencia y
existencia no es sino una distincion de razon. De la misma forma, en Marx, no hay distincion rea/
entre, por ejemplo, varias mercancias de un mismo tipo. De hecho, no hay distincién real entre
mercancias: son valores de cambio, i.e., quedan lisadas (Garcia Sierra, P., 2019, [818]), pese a ser
valores de uso diferentes (fruto del trabajo concreto), en su condicion de resultado de la inversion
de la fuerza humana de trabajo en general (el trabajo abstracto) (Academia de Ciencias de la
Unidn Soviética, 1956, 67).

Marx, como se puede observar, no escapa de la ontoteologia. Algo, por otra parte, inevitable, dada
la conexidn de la conciencia filos6fica con otras figuras de la conciencia: Marx no puede escapar de
la ontoteologia porque su circunstancia (el espectacular desarrollo tecnocientifico occidental del
Siglo XIX) es ontoteoldgica (Castro, E., 2019, 41:25-42:40). Ya el propio Heidegger, de una forma
muy aguda, sefial6 el dogmatismo marxista en torno a la famosa tesis 11 sobre Feuerbach: ;por qué
el mundo ha de ser algo transformado en términos tecnoeconémicos?

No obstante, tampoco pretendemos agotar la discusion acerca de la figura de Marx, pues el
pensamiento de un autor (como concepto de las categorias filologicas) no se reduce a su condicion
de intencional sistema. Pues es de sobra conocido el influjo en Marx del mentalismo positivista
decimononico, y su tendencia a ajustarse a lo real y concreto, y a la formulacion de leyes generales
que rigen los fendomenos (Roaro, J., 2012). Esta posicidn, mas cercana a la epistemologia
aristotélico-tomista, impide reducir la figura de Marx a la tesis que hemos ensayado. Pues el
pensamiento es objetivo (Bueno, G., 1999b), y no escapa de la dialéctica circunstancial desde la
que se elabora. Y, en términos positivistas, ninguna /ey puede ser definitiva, pues éstas han de ser
revisadas permanentemente ante nuevos fenomenos. Con ocasion de Marx confluyen tantas
tradiciones que es imposible reducir a Marx a tal o cual determinacion filoldgica definitiva. Pues es
inevitable ver en el pensamiento marxista una concepcion de la historia como un proceso
teleologico, regido por una logica muy particular; aunque, repetimos, para Marx la logica del
proceso histdrico sélo puede mostrarse a posteriori (Lefévre, W., 606 y 607).

Asi, a nuestro juicio, el par de conceptos conjugados ‘Esencia/Existencia’ (Bueno, G., Hidalgo, A.
& Iglesias, C., 1987, 599), desde la reinterpretacion institucional de la razon vital orteguiana que
planteamos en los parrafos posteriores, podria quedar considerado desde una perspectiva diameérica,
como rectificacion dialéctica de las posturas metaméricas: la esencialista aviceniana, la
existencialista ockhamiana y la dioscurica tomista y orteguiana (las cuales, a su vez, también
deberan ser consideradas en su sentido dialéctico con respecto a las demads). Pues Dios es su existir.
Esto es, el creyente sabe lo que dice cuando afirma que Dios existe. Pues la fe cristiana es una fe

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

96



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

comunitaria, sacramental, institucional. Ahora bien, dicha existencia sera problemdatica, i.e.,
implicara coexistencia con otras esencias, es decir, con otras instituciones. El cristianismo de Tomas
de Aquino, pese a las identidades tecnologicas con el cristianismo de Bartolomé de las Casas, esta
dado en una dialéctica institucional totalmente diferente. En el Siglo XIII, América no habia sido
descubierta: América, para el cristianismo bajomedieval, no era nada, pues tres eran los hijos de
No¢, i.e., tres eran los continentes conocidos (Castany Prado, B., 2012, 24).

Otro par de conceptos conjugados que, inevitablemente, al hacer mencion a ‘Esencia’, se ha de traer
a colacion, es el de ‘Esencia/Fenomeno’ y su indudable significado gnoseolégico. Analogamente,
frente al esencialismo del Platon de La Republica (rectificado en su trilogia critica), el positivismo
decimononico y su fenomenismo, y la postura dioscurica sostenida por quienes, reconociendo un
plano fenoménico, doten a los resultados cientificos un caracter positivo y, en consecuencia,
metafisico (los que, por ejemplo, aducen la dualidad sexual constitutiva del género homo sapiens
como condena a las ceremonias homosexuales); quedara definida dialécticamente la postura
diamérica, en virtud de la cual, asi como no hay fenémenos puros, tampoco las esencias pueden
considerarse al margen de su realizacion fenoménica. Si vinculamos este par [en su sentido critico
gnoseoldgico, como segunda y tercera figuras del eje semantico del espacio gnoseologico (Bueno,
G., 1992)] con el anterior, atendiendo a la consideracion que hemos planteado desde la Idea de
Institucidon (que quedarian encuadradas [las instituciones] en la tercera figura del eje pragmatico,
las normas), los productos cientificos, en cuanto a su caracter esencial /imite, se nos aparecerian
necesariamente fenomenizados a través de las instituciones bajo las cuales operan los sujetos
corporeos sin los cuales no se pueden entender criticamente dichos productos. Asi, las
inconmensurabilidades entre los resultados cientificos, entre las Categorias (entre, por ejemplo, el
Teorema de Sylow, en Teoria de Grupos; y el algoritmo de la regula falsi, en Anélisis Numérico,
una disciplina méas mundana), no vendran a tener sino un sentido /imite, puesto que dado que la
forma de considerarlos positivamente en tanto que fenomenos es a través de las instituciones desde
las cuales quedan conceptuados, y, siendo la esencia de las instituciones su existir, i.e., su coexistir
con otras, las ciencias no mantendran relaciones armonicas. Esto es, la pluralidad historica de las
ciencias no es algo anecdotico en la consideracion de la Idea de Ciencia.

Asi, en ocasiones, aunque soélo sea de una forma aparente, mantendran relaciones de lucha y, a
veces, de lucha a muerte. Pero las apariencias fenomenologicas son constitutivas del Mundo. La
tesis de que «la Teoria de Grupos no sirve para nada: es muy abstractay, pese a ser un error (sin, por
ejemplo, el Teorema de Noether, seria imposible el cierre de otras categorias cientificas; pues lo que
permite que ciertas ecuaciones del movimiento sean resolubles por el mecdnico, y no tenga que
recibir el auxilio del especialista en ecuaciones diferenciales, es la posibilidad de encontrar
constantes del movimiento, lo cual queda garantizado una vez encontrado un grupo de
transformaciones bajo las cuales el lagrangiano se conserva), podria determinar el cierre de
departamentos en una universidad (algo que ya sucede con otras disciplinas, como es el caso de las
lenguas clésicas en el Bachillerato); o la minusvaloraciéon curricular dogmatica de unas asignaturas
en pos de otras mas aplicadas. Ahora bien el error, aunque sea fenomenologicamente, es necesario,
inevitable. Pues el Positivismo no puede reducirse a mera filosofia espontdinea de los cientificos
(Bueno, G., 1995b). Las Ideologias no pueden segregarse del propio hacerse histérico de las
Ciencias. Ahora bien, nuestra tesis no es socioldgica (la tesis de Farrington acerca del caracter
aristocratico de las matematicas platonicas). Es filosofica. Puesto que el Positivismo, en su
irracionalidad, no puede reducirse a una dialéctica entre unas esenciales categorias cientificas y una
trascendental filosofia. La Filosofia no es una especialidad. La irracionalidad positivista sera
precisamente el frenar el desarrollo de otras potenciales (fenomenoldgicamente hablando)
categorias. La diferencia institucional entre, por ejemplo, el sacer de un algebrista (que se reduce a
papel y lapiz, puesto que las tareas de ordenador se reducen a pasar textos escritos a Latex) y el de
un analista numérico (que es impensable al margen de programas informaticos con capacidad de
calculo, dibujo de graficas, etc., como Matlab) no puede considerarse como algo ajeno al propio
proceso de constitucion de la Verdad.

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

97



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

La Verdad implica dialécticamente el Error. Sin Positivismo (que engloba el positivismo de Comte
o Mill, ya no s6lo en tanto que pensadores, sino como cientificos en ejercicio) no hay Filosofia.
Citamos, a este respecto, un texto del profesor Bueno:

«La Filosofia es razén, y razén critica: es, pues, la misma razon cientifica [subrayado
nuestro]. Pero —diria— es la razon abriéndose camino por terrenos diferentes
[subrayado nuestro]. La razén filosofica no se mueve por terrenos acotados —esferas
abstractas de racionalidad—, sino por terrenos salvajes, o por terrenos en los que se
borran los lindes: el enfrentamiento de esferas heterogéneas [subrayado nuestro]. Por
ello, la razéon filoso6fica conoce a la razéon matematica, o ala razén fisica, no como
extrafios, sino mas bien como ella misma pisando otros terrenos [subrayado nuestro]. En
algunos trechos de su recorrido, incluso sus procedimientos se aproximan tanto, que
casi se confunden; a veces, la Filosofia se ve obligada a planear "experiencias", en el
sentido de experiencias cientificas, y que, sin duda, pueden ser mas adelante
"positivizadas", es decir, incorporadas a la esfera de alguna ciencia particular;
otras veces, la razon filosofica utiliza procedimientos ya controlados por una ciencia
positiva, para salir a su propio campo. Pero aun en estos casos, las perspectivas
siguen siendo diferentes, porque diferentes son las tareas, aunque conservan siempre
un aire de familia y un sentimiento de solidaridad derivado de la utilizacién del
mismo instrumento» (Bueno, G., 1970, 241-2).

Aunque también se podria traer a colacion el siguiente texto de Platon (Platon, 1997, 45-6), donde a
través de Socrates se ejemplifica la miseria del Positivismo, esto es, de la reduccion del saber
filosofico (intencionalmente tofal, aunque negativo, critico) a mera yuxtaposicion:

«Consideren ahora para qué les cuento esto. Quiero ensefiarles de donde surgié el prejuicio en
mi contra. En efecto, cuando me enteré de lo sucedido, quedé haciéndome la siguiente
reflexion: ";Qué quiere decir realmente el dios? ;Qué enigma esta planteando? Pues yo no
tengo en absoluto conciencia de ser sabio. ;Qué quiere entonces decir cuando declara que yo
soy sapientisimo? Pues, por cierto, no puede estar mintiendo, ya que no le es licito" Y durante
mucho tiempo estuve dudando acerca de lo que queria realmente decir. Mas tarde, a duras
penas, me aboqué a investigarlo del siguiente modo. Me dirigi a uno de los que parecian ser
sabios, pensando que de ese modo, en caso de ser factible, podria refutar la sentencia del
oraculo, y declararle asi a éste: "aqui hay alguien que es mas sabio que yo, pero ti has dicho
que yo lo era". Entonces lo someti a examen -no necesito dar su nombre, pero era un politico
[péngase a un fisico, un lingiliista, un agricultor o cualquier otro oficio] a quien estuve
examinando, sefores atenienses, cuando hice esta experiencia; y, al dialogar con ¢él, llegué a la
conviccion de que si bien muchos creian que este hombre era sabio, y sobre todo también ¢l
mismo asi lo creia, en realidad no lo era. Y enseguida intenté mostrarle de que no era sabio,
aunque creia serlo. Fue asi como me volvi odioso para él y para muchos de los alli presentes.
Al irme, me hice la siguiente reflexion: yo soy mds sabio que este hombre, pues parece que
ninguno de los dos sabe nada admirable ni valioso, pero él cree saber algo, aunque no lo
sabe, mientras que yo no lo sé, pero tampoco creo <saberlo> [subrayado nuestro]. Me
parecid, por tanto, que era mas sabio que €1, aunque mas no fuera por esa pequefa diferencia,
es decir, que no creo saber lo que no sé. Acudi entonces a otro de los que parecian ser mas
sabios, y volvi a tener esta misma impresion. Y también aqui me gané el odio de éste y de
muchos otrosy.

Es entre esos extremos donde, de una manera vital, oscila la filosofia: el monismo (ejemplificado
magistralmente en el hipercriticismo sistematico hegeliano), en virtud del cual fodo esta
relacionado con todo, esto es, ningin discurso acerca de politica, por ejemplo, puede verse al

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

98



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

margen de una filosofia de la ciencia o del arte; y el pluralismo absoluto positivista y su
yuxtaposicionismo. Vital, pues la Verdad implica dialécticamente el Error. Si el Principio de
Symploké tiene un sentido filosofico real, y no meramente intencional, es por lo que tiene de
rectificacion dialéctica de las vias monista y pluralista absoluta. Vias que, pese a no ser transitables
(como tampoco lo es el No-Ser parmenideo), sin intentarlo praxicamente (el primado de la Razon
préctica kantiana), la filosofia seria imposible.

Esperamos haber arrojado luz sobre la critica de Fuentes Ortega a las ambivalencias intelectualistas
buenianas entre los términos ‘inconmensurabilidades’ e ‘incompatibilidades’ (Fuentes Ortega, J. B.,
2019, 2:14:45 — 2:27:23). Lamentablemente, a la hora de escribir estas palabras, no hemos podido
tener a mano su articulo de 2019 (anunciado en el minuto 2:42:29 de su conferencia) sobre estas
cuestiones.

(20) No hay que olvidar el socialismo, periodo de transicion entre el capitalismo y el comunismo, el
cual es introducido de una forma ad hoc. Pues, ;por qué no hablar de un periodo de transicion entre
el modo de produccion feudal y el capitalista, con la misma sustantividad que los marxistas otorgan
al socialismo a la hora de justificar el marxismo de determinados regimenes politicos, para evitar
denominarlos 'capitalismo de estado'?

(21) Fernandez-Cepedal hablard de «terrorismo» para referirse a las politicas lingiiisticas jacobinas
en Alsacia (Fernandez-Cepedal, J. M., 1989, 42).

(22) Nos referimos a El Marxismo y la Cuestion nacional espariola, escrito por Santiago Armesilla
Conde, y editado por El Viejo Topo.

(23) Este es un tema mas conocido.
(24) Son bien conocidas en este aspecto las tesis menendezpelayianas.

(25) Nos referimos a Martin Jiménez, L.C., 2018, que habria expuesto la tesis (filosoéfica, no
ideologica) de que el triunfo de la revolucion marxista en China y Rusia (intencionalmente, claro
estd) habria tenido lugar por su condicion de sociedades politicas agrarias, es decir, por su caracter
no-holizado.

(26) Pese a que no se pueda explicar la importancia historico-universal del marxismo sin las
instituciones nacionales, no se la puede reducir a ellas. Pues Marx no solo pensé desde Francia, sino
que, evidentemente, lo hizo también desde Alemania. Y hay en la tradicion filoséfico-politica
alemana clasica una tendencia inevitable a planteamientos de indole metapolitica. Pues es bien
conocida la debilidad de los proyectos institucionales tendentes a conformar una unidad (en su
sentido sinalogico fuerte) politica alemana. Todo lo que no sea pensar politicamente Alemania
desde Francia (el caso de Hegel y su republicanismo) se vera obligado a pensar dicha potencial
unidad en términos metapoliticos. Pues la unidad diapolitica, como expusimos en las primeras
paginas, no es, primariamente, conexion. Asi, para Lessing «la filosofia alcanza su valor practico
todavia en una implantacion religiosa que se encamine hacia el triunfo de la ética personal: el
género humano, al final de su Educacion histérica en la moralidad, a la que contribuyen
decisivamente las grandes religiones positivas (...) hard el bien por mor del bien mismo»
(Fernandez Lorenzo, M., 2011, 34); para Kant, «el genérico primado de la Razon practica, que en la
Critica de la Razon pura debe resolver la tercera antinomia entre libertad y necesidad, se especifica
positivamente al final de su vida, sobre todo a partir de la Critica del Juicio (...), como el primado
del Estado al servicio de la moral [subrayado nuestro] [una moral, como es sabido, subjetivista]»
(Fernandez Lorenzo, M., 2011, 33); Fichte, con su primer nihilismo politico, el de las
Contribuciones destinadas a rectificar el juicio del publico sobre la Revolucion Francesa

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

99



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

[consecuencia de llevar al limite el contractualismo rusoniano (Villacaiias, J. L, 2001a, 74-82 y 175-
7)], y ademas de su segundo gnosticismo presente en su idea del sabio [cuya legitimidad viene dada
por su conocimiento (Villacanas, J.LL, 2001b, 120-5)], si bien es cierto que acabara sosteniendo la
necesidad de construir un Estado, lo hard en la medida que permita «dar cuerpo a la idea en la
historia y asi encaminarla a la vida plena del género como genuino Dios existente» (Villacaiias, J.L.,
2001b, 125); Schelling, pese a su tesis inicial del Estado-maquina, en la que el papel del politico es
el de un artista, capaz de transmitir un mito, en virtud del cual hacer llevadera la vida de los
miembros de una sociedad politica en la que el castigo es a la infraccion lo que efecto es a la causa
(Villacafias, J.LL, 2001a, 201-11), finalmente, acabara afirmando que lo legitima al Estado es una
metafisica: «Metafisica es lo que crea orgadnicamente los Estados, lo que da una masa de hombres
un solo corazon y una sola mente, lo que hace de ellos un pueblo (...)» (Villacanas, J.L., 2001b,
182-3); y en Hegel, pese a su republicanismo y a su concepcion de la religion como el nudo entre lo
racional del Estado (la planificacion estatal de los representantes de las corporaciones econdmicas)
y lo irracional (la atomizacion de las sociedades politicas modernas) (Villacanas, J. L., 2001b, 245-
50), [y, evidentemente, al cristianismo como religion que mas fuerza pueda dar a ese nudo
(Villacanas, J. L., 2001b, 277-80)], no se puede evitar apreciar cierto gnosticismo en concebir la
realidad culminando en la conciencia filosofica. El Hombre, en la tradicion filosofico-politica
clasica alemana, no es, en esencia, un {(@ov TOAITIKOV.

Marx no sera la excepcion... Merece la pena citar el siguiente fragmento (Ginzo Ferndndez, A.,
2000, 243-4):

«Marx, al analizar la situacion politica alemana, estd de acuerdo con esta apreciacion [la
afirmacion hegeliana de que «Nosotros [refiriéndose a Alemania] hemos recibido de la
naturaleza la vocacion superior de ser los guardianes de este fuego sagrado [la filosofia]»],
aunque su valoracion no va a ser la misma: “Los alemanes han pensado en politica lo que
otros pueblos han hecho. Alemania fue su conciencia tedrica”. Es decir, para Marx se trata del
desajuste de la historia alemana, de su parcialidad intelectual, de su abstraccion. Ante esta
confrontaciéon con la historia alemana, Marx plantea claramente su alternativa: ;podra
Alemania desembocar en una praxis que estuviera a la altura de los principios tedricos, una
praxis que no se contentara con elevarse al nivel oficial de los pueblos modernos que han
realizado la “revolucion politica” sino ademas que estuviera a la altura humana, una altura
que iba a constituir para Marx el “futuro proximo” de esos pueblos? Marx apunta asi a un
posible protagonismo aleman, encabezando una revolucion [subrayado nuestro] que tuviera
una vocacion verdaderamente universal, sin limitarse a una clase social, segun ocurri6 en la
Revolucion francesa, a pesar de que la burguesia haya pretendido presentarse con una
aparente vocacion universalistay.

Revolucion universal, si; pero siendo encabezada por (nunca mejor dicho) Alemania: «la
emancipacion del aleman es la emancipacion del hombrey, dira Marx, en el Manuscrito de
Kreuznach (Hegel, G.W.F. & Marx, K., 22).

(27) Desarrollado, como es bien sabido, en su Primer ensayo sobre las categorias de las ciencias
politicas (Bueno, G., 1991).

(28) Fuentes Ortega, J. B., 2019. Tengo que manifestar mi deuda con el profesor Fuentes Ortega,
dado que con ocasion de su conferencia, y a través de un frdgico, por motivos personales, curso
escolar, logré despertar del sueiio dogmadtico en el que ese darwinismo social fuerte que achaca a
Bueno me tenia sumido. Un suerio, desgraciadamente, no mental o intelectual, sino praxico.

(29) A nuestro juicio, el par de conceptos ‘Patrimonialismo/Normatividad’, en el sentido que le
otorga Jos¢ Luis Villacafias (Villacanas, J.L., 2012), podria ser considerado (al menos,

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

100



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

intencionalmente) como una pareja de conceptos conjugados (nos parece frivial la demostracion de
esta tesis, atendiendo a los criterios que definen a un par de conceptos conjugados, en el sentido
expuesto en la pagina 599 de Symploké). Pues la Historia es normativa, pero implica,
fenomenologicamente, la patrimonializacion de las distintas normas. Patrimonializaciéon que,
ontoldgicamente, no serd sino el cambio de unas instituciones por otras. No obstante, dicho cambio
nos parece demasiado abstracto, lo que nos lleva a rectificar esta tesis, pues, {ese cambio implicaria
la sustitucion de ciertas instituciones por otras del mismo tipo, i.e., de la misma racionalidad? Mas
bien habria que sostener que s6lo se puede hablar de instituciones criticamente, esto es, regresando
a través de la dialéctica historica entre las categorias. No se puede hablar de instituciones en
abstracto.

En cualquier caso, no podemos sino reconocer nuestra deuda con el profesor Villacafas, en tanto
que, a través de dicho par de conceptos, creemos que se puede dar una explicacion critica de ciertos
fenomenos historicos hispanos, como la dialéctica entre los reyes leoneses y los condes castellanos
(llevada unos siglos mas tarde a América entre los Habsburgo y los Adelantados), en tanto que los
segundos, al querer patrimonializar sus vinculos politicos con el rey, no estarian sino, en el fondo,
sustituyendo la normatividad feudal por otra de indole sefiorial, no-politica (pues no hay en un
sefiorio medieval una pluralidad de partes formalmente distintas que puedan constituir una sociedad
politica, un sefiorio medieval implica una cierta convergencia de todos sus miembros).
Normatividad seforial que, de alguna forma, estaria a una escala inferior que la politica (feudal, en
el ejemplo propuesto), pero que es constitutiva nuclearmente de la sociedad politica; pues, como de
una forma muy aguda ensayo el profesor Bueno, en lo referente a su curso, la sociedad politica no
es sino la reconfiguracion logico-material, no meramente empirica, de la sociedad natural. Es decir,
la sociedad politica no s6lo esta dada dialécticamente con respecto a otras sociedades politicas, pues
siempre se da el peligro de su degradacion. Toda sociedad politica tiene sus seriores, que amenazan
con destruirla.

Quedaria, desde estas coordenadas, expresada criticamente la tesis kantiana acerca de la
consideracion del Estado (ademas de la obra de arte) como resolucion de la tercera antinomia, como
mediador progresivo de la Libertad y la Necesidad (Fernandez Lorenzo, M., 2011, 33); o la
marxista, aunque en Marx ese papel mediador no vendria desempefiado sino por el proletariado,
ademads de que en Marx dicha mediacion es conciliadora, definitiva, pues ya esta dada de antemano
(Villacadias, J. L., 2001a, 55). Y, ademas, quedaria comprendida la tesis hegeliana acerca de la
dialéctica de Estados (y, de clases, en Marx), como el motor de la Historia Universal. ;Puede la
tesis gustavobueniana de la vuelta del revés de Marx salirse de ese dualismo Naturaleza/Espiritu
(Necesidad/Libertad)? Pensamos que, por razones historicas, no es posible. El formato es el mismo:
en Marx, la Historia, en su sentido verdadero, esto es normativo, dara comienzo una vez acontezca
la revolucion universal, pues, hasta entonces, la (pre)historia no ha sido sino la sucesion de
explotaciones de una parte de la humanidad por parte de otra: la razon se realizard de golpe; en
Bueno, mads catolico, la normatividad es actual, ademas de no haber un cierre de la historia, como
es inevitable apreciar en la recepcion clasica de Marx (Williams, H., 205-6): ;jacaso se puede
reducir Karl Marx» a la condiciéon de concepto de las categorias filologicas? ;Seria Marx tan
atractivo sin esa concepcion finalistica de la Historia? ;Puede reducirse el marxismo a plantear
exégesis sobre la obra escrita de Marx? ;Acaso hace falta, en términos verdaderamente marxistas,
haber leido a Marx para ser marxista? ;Podria ser marxista un burgués que hubiera sido convencido
por el aleman? ;Es necesario para el obrero leer El capital para saber con certeza que su accion
revolucionaria sera triunfadora? En términos marxistas, es evidente que no: si el proletariado
industrial, como vanguardia de la clase explotada sabe con certeza, cientificamente, la pertinencia
0 no de su accidn revolucionaria (asi como el funcionario hegeliano sabe con certeza lo que es
mejor para, por decirlo en términos buenianos, la eutaxia del Estado) lo es por su posicion
privilegiada en las relaciones de produccion capitalistas.

Pensar que en dichos autores se puede salir de tan, en ocasiones, sutil dualismo, alegando tal o cual
texto, seria, a nuestro juicio, idealista. Nosotros hemos intentado justificar (14) la tesis de que s6lo

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

101



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

puede hablarse de Historia, en su sentido ontologico, en un sentido pluralista y critico, esto es,
gnoseoldgico. Pues tan prdctica es la politica como la geometria euclidea: un matematico sabe lo
que es un triangulo triangulando, esto es, dibujando tridngulos con sus manos, partiendo superficies
dadas en poligonos de tres lados, etc. Y s6lo en términos psicologistas o logicistas puede entenderse
la labor trianguladora del topdlogo, como un acto de la imaginacion, o como un mero dibujo de
signos que representan una funcion. La topologia, de hecho, es conocida mundanamente como la
geometria de la plastilina. Un error, el imperialismo psicologista y logicista, por otra parte,
inevitable fenomenologicamente. Y, ademas, recuperando el hilo, tan historica es la razén politica
como la razoén geométrica. Esto es, tan historica es la realidad politica como la realidad geométrica.
Hablar de /istoria en estos términos implica evitar el dualismo implicito en la concepcidon marxista
y hegeliana. La historia no se reduce a los pares Normatividad-Patrimonialismo, Espiritu-
Naturaleza, Libertad-Necesidad, Naturaleza-Cultura etc. La historia, por decirlo en términos logico-
formales, no es una funcion de una tUnica variable. Ya no es que la Historia pueda reducirse al
yuxtaposicionista esquema "primero fue la naturaleza; luego, el hombre"; tampoco puede
entenderse marxistamente en términos de e/ Hombre como ese ser natural que fabrica sus propios
medios de subsistencia y que, a través del trabajo, transforma la naturaleza y, en consecuencia, su
propia esencia; ni en términos kantianos, como la historia de e/ Hombre como ese ser espiritual
puro que tiene que luchar contra su naturaleza pecaminosa y seguir las normas dictadas por la
razon, esto es, por si mismo. El lenguaje, por ejemplo, ;es espiritual? ;|Es algo natural? ;Se puede
reducir el lenguaje a una invencion, un producto cultural, de el Hombre para satisfacer sus
necesidades, naturales (comunicarse con otros en una caceria) o espirituales (expresar su pensar)?
«On peut donc démontrer a priori, comme dit 1'école, l'impossibilité de l'invention du langage, en
considérant que la parole a été nécessaire pour penser méme a l'invention du langage» (De Bonald,
L., 125-6) ;Qué mejor critica a la moderna Idea de Hombre que la Idea de Lenguaje?

La distincion misma entre ciencia y tecnologia, teoria y praxis es, en el fondo, una apariencia, un
reduccionismo eidético. Pues la realidad del teorema de Pitdgoras ya estaba en los triangulos
trazados por los agrimensores egipcios. La propia idea de que el teorema habia de ser demostrado
oscurece. El teorema hubo de ser demostrado, dadas ciertas condiciones historicas. El teorema fue
demostrado por los griegos. Demostracion que, inevitablemente, esconde un estar-en-el-mundo
contemplativo, descriptivo, eidético. La Idea de Ciencia es historica. Las ciencias no sélo nacen de
las técnicas: las ciencias no dejan de ser técnicas. No es lo mismo las ciencias, que la ciencia, como
fendmeno historico. No es lo mismo las técnicas, que la técnica, como fendmeno histérico. Aunque
no hay lugar, desde la concepcion racional de la vida ensayada en estas paginas, a menospreciar el
eidetismo de origen helénico. Pues su caracter aparente es, precisamente, lo que lo hace constitutivo
de nuestro mundo. Y también el eidetismo, pese a su dogmatismo, es critico.

Pues so6lo en términos eidéticos (aunque negativamente, en el limite) se puede dar cuenta del
dogmatismo de tal o cual posicion particular, de la irreductibilidad de lo real a tal o cual proyecto.
Aunque es inevitable que ese caracter critico sea ya positivo, particular: el de una parte que, dado su
estar-en-el-mundo, esté en condiciones de mediar entre las disputas de otras partes. La propia
nocion de universalidad como concepto formal, presupone ya un estar-en-el-mundo eidetista, como
bien se ve a través de Hegel (Ferrarin, A. 2007, 131); es ello lo que hace inevitable, dadas ciertas
condiciones historicas, a la wuniversalidad: la critica al universalismo eidetista en términos
intelectualistas seria cinica. Aunque dicha inevitabilidad no deja ser, en el fondo, una contingencia.
Y el eidetismo tiene una potencia critica formidable como mediador; Pero para mediar hacen falta
partes verdaderamente irreductibles, como el caso de los pueblos mediterrdneos antiguos y sus
luchas a muerte. La eidética, tomada abstractamente, como el caso de las idealizaciones de las
corrientes econdmicas utilitaristas, donde los sujetos humanos quedan reducidos a maximizadores
del beneficio (Mankiw, N.G., 61), produce verdadero pavor. Un pavor, desgraciadamente, vital, no
intelectual: ;mi madre me tuvo porque, a la larga, compensara los gastos de mi crianza? Lo
dramatico del asunto es que, siendo coherentes con lo que hemos expuesto, de alguna forma no deja
de ser asi y es bueno que asi sea: ;se puede formar una familia en una intencional sociedad europea

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

102



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

del afio 2020 con un sueldo de 700 euros mensuales? Por razones vitales, me veo obligado a pensar
que los vinculos familiares son de una racionalidad tal que permiten estas formas de vida, asi como
el Dios cristiano es tan bueno, que por ello permite e/ mal. Un espanto este, por cierto, no menor al
que provoca la llamada feoria del valor trabajo, como muestra de esa moderna obsesion por la
eficacia: las relaciones sociales capitalistas seran irracionales en tanto que frenan el desarrollo de
las fuerzas productivas. |Teoria del valor trabajo o teoria margiutilitarista? Nuestra respuesta es
vital: ninguna; aunque, circunstancialmente, habria que decir /as dos: pues un iPhone 12 vale mds
que un Logicom Le Posh 178 y hay que llegar a fin de mes. La pregunta es un falso dilema.
Ninguna se puede, en términos verdaderamente filoséficos, historicos, pensar al margen de la otra.
Ademas, ni siquiera Marx, al margen de su circunstancial positivismo decimondnico, penso la
primera opcion como un resultado gnoseologico: ;hacia falta, en términos verdaderamente
marxistas, la labor de un economista para que tuviera lugar la revolucion universal?

No es lo mismo, pues, la segregacion del sujeto operatorio en términos fenomenoldgicos,
esenciales, potenciales, que nos abre a un reino de esencias; que la segregacion del sujeto operatorio
en términos ontoldgicos, existenciales, actuales, que no abre a nada. La verdad del Teorema de
Pitagoras en términos eidetistas es el concepto objetivo, el triangulo rectangulo limite como esencia,
que hard inevitable la reduccion de la realidad a la wumiversalidad. La verdad, en términos
ontoldgicos, es el dispositivo tecnologico del diagrama en su dialéctica existencial con otros.
Diagrama que, dadas ciertas condiciones historicas, es inevitable concebirlo como una nada, como
algo puramente accidental; algo que queda reducido a un mero dibujo sostenido por la esencia del
triangulo rectangulo. Pero el diagrama no se agota ahi.

De esta manera, dado que la filosofia estd implantada politicamente (al menos, segun Bueno),
cabria otorgar, necesariamente, un partidismo a la Filosofia. Tesis que no parece descabellada, pues
la Filosofia, por su caracter critico, negativo, no es propiedad de nadie. El miedo (objetivo, no
mental) a ver destruida la polis, podria a llevar al fildsofo a tomar partido por un grupo politico
concreto, frente a otros, siendo este ultimo tal que, mas que conducir la polis a su destruccion (en el
caso, por ejemplo, de una narcocracia), no estaria sino llevandolo a un orden institucional diferente,
irreductible al anterior (;seria este el caso de los llamados proyectos identitarios?). Desde esta
optica, quedaria recuperada la tesis unamuniana del caracter frdgico de la vida. De la existencia
auténtica, por usar la expresion heideggeriana. Aunque hemos de decir que sin ese caracter tragico,
vivir seria muy aburrido.

Por otro lado, desde esta perspectiva podria recuperarse, también, la tesis marxista de la realizacion
de la Filosofia. Pues la Filosofia, como figura de la conciencia, es ella misma histdrica y, supuesta
implantada en la polis, la filosofia, una vez superada la vida politica, se habra,
fenomenologicamente hablando, realizado.

Asi, otra de las tareas, a nuestro juicio, del presente, es una reformulacion de la Fenomenologia del
espiritu de Hegel en clave politico-institucional, pero, evidentemente, con una reconfiguracion del
armazon légico-material dialéctico de la triada procliana simplicidad-enajenacion-reconciliacion vy,
sobre todo, partiendo de las categorias historiograficas, econdmicas, etc., evitando su emanantismo
de corte neoplatonico. Pues dicha farea es... inevitable.

Este proyecto es, asi, solidario de todo proyecto politico, en el sentido amplio de la palabra, que
estuviera en condiciones de lograr imprimir la mayor racionalidad posible, esto es, que, en la
medida de sus posibilidades, pudiera revisarse a si mismo; i.e., fuera consciente de la necesidad de
reconocimiento; esto es, que pueda, aunque solo sea de una forma intencional, imitar, con las
consecuencias tragicas de su imposibilidad, la racionalidad segregadora (de los sujetos operatorios)
propia de las ciencias, donde el deber ser da paso dialécticamente al ser. Racionalismo que, en
principio, no quedaria reducido al universalismo abstracto moderno: lo racional, en su sentido
fuerte, del Teorema de Pitagoras, no seria hacer referencia a fodos los triangulos rectangulos (el
concepto formal escoléstico), sino, precisamente, el diagrama de la demostracion, en cuanto que
supone su repetibilidad para cualquier tridngulo tan proximo como se pueda a un triangulo, en
limite, rectangulo y bidimensional (el concepto objetivo). Esto es, su racionalidad se basara en la

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

103



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

segregacion del sujeto operatorio; segregacion que, tragicamente, sélo es potencial, limite, no
actual; pues una segregacion total no daria lugar sino a esa schellinguiana noche en la que todos los
gatos son pardos. Y esa segregacion potencial, sustancializada en un contenido esencial, estaria,
aparentemente, en condiciones de servir de norma definitiva, total, asi como todo diagrama
particular, irreductible a los demads, se reduce a su condicion de mostrador de algo que, a la vez que
es normativo, es: un triangulo rectangulo. Pues si algo comparten Platon, Aristoteles, Hegel, Kant,
o el mismo Bueno es, precisamente, su trdgico idealismo republicanista.

No obstante, todo lo dicho presupone una implantacion politica de la filosofia. Y puede
considerarse una critica a la tesis de la implantacion gnostica, como ya hemos comentado, a través
de otras figuras de la conciencia, no necesariamente la politica. Pues tomar la politica como nexo
entre la conciencia filoséfica, intencionalmente tofal, y otras figuras de la conciencia, es
problematico, pues implicaria sostener que sin politica no habria conciencia de totalidad. Aunque
no es desventurado, siempre y cuando por politica se entienda lo sostenido por Bueno en Ensayos
Materialistas, y no en el Primer ensayo sobre las categorias de las ciencias politicas. Esto es,
siempre que lo politico no se identifique con lo estatal (aunque dicha pretension bueniana de no
reducir lo politico a lo estatal se muestre en su nocion de curso de la sociedad politica). Pues Bueno,
en lo referente al cuerpo de la sociedad politica, habria saturado lo politico, al querer meter en la
polis los tres ejes del espacio antropologico; lo cual, en términos corticales, implicaria entender a
los extranjeros, esto es, a los miembros de una sociedad politica distinta a la de referencia, como
sujetos personales no humanos (Bueno, G., 1991, 309-10). La tesis de la implantacioén politica
puede ser mantenida criticamente siempre y cuando lo politico se entienda en su sentido amplio,
historico, esto es, no como algo que implicase una suerte de cierre, tesis sostenida por Bueno
(Bueno, G., 1991, 87). Pues la polis implica «la conexion con otras ciudades [subrayado nuestro] en
una escala, al menos, virtualmente, mundial, cosmopolita [subrayado nuestro]» (Bueno, G., 1972,
255).

(30) Citamos a este respecto el Apéndice XI de ‘Villacafias, J. L., 2012.

(31) En Espaiia, evidentemente, se incorporaron instituciones propias de la moderna «razén de
estado» (Rus Rufino, S., Zamora Bonilla, J., Molas Ribalta, P., Gil Pujol, X. & Pérez Samper, M.
A., 2000, 37-59). Lo que nosotros negamos es la tesis en virtud de la cual dicha incorporacion fuera
armonica o total. Dicha incorporacion era inevitable. Ahora bien, no serdn, a nuestro juicio, las
instituciones estatales modernas lo que dote a las sociedades politicas hispanicas de su caracter
historico-universal idiografico. Esas instituciones, como podra deducirse, no seran sino aquellas en
virtud de las cuales se conecto América con la Peninsula Ibérica y se instituyeron sociedades
politicas en terreno americano, las cuales fueron dotadas (no solamente en su dialéctica con la
peninsula), progresivamente, de una sustantividad intencionalmente propia. Reducir dichos
productos histéricos-culturales a la intencional forma estatal que pudiera tomar Espafa nos parece
dogmatico, pese a que, evidentemente, las instituciones estatales modernas fueran decisivas entre
las relaciones y conexiones atlanticas.

Y, ademas, es preciso sefialar que esta tesis es académica, no mundana. Pues que Espana haya
desempefiado un papel historico-universal a través de ciertas instituciones, no significa que, a dia de
hoy, pese a las identidades materiales que puedan darse con esas sociedades politicas pasadas, sea
necesario recuperar dicho caracter imperial: pues, en el fondo, esas instituciones son tal espariolas,
como francesas o inglesas. También Alemania a través de la figura politica del Tercer Reich tomo
un papel historico-universal; y eso no justifica recuperar, a dia de hoy, el glorioso pasado imperial
aleman. Si bien es cierto que la comparacion no es ajustada, pues el Tercer Reich no pudo, por su
irracionalidad, desempenar ningin verdadero papel historico-universal estrictamente politico (mas
alld que la irracionalidad, fenomenoldgicamente, conduce a un orden normativo que supere el falso
orden anterior), y la Monarquia Hispanica si desempefié un verdadero papel historico-universal en
términos politicos, pese a que, evidentemente, no fuera un papel historico-universal verdadero.

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

104



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

Ahora bien, ninguna organizacién social totalizadora puede, ontoldégicamente, desempefiar un papel
historico-universal verdadero.
Esperemos que dichas conclusiones no queden como buena voluntad, y que puedan ser extraidas
objetivamente de este ensayo.

(32) Este sentido limite y, en consecuencia, critico-negativo, no positivo, que asigno a los
resultados cognoscitivos de las Categorias, lo debo a la lectura de la tesis doctoral de Ricardo
Sanchez Ortiz de Urbina (La fenomenologia de la verdad: Husserl, 1984). En concreto, me refiero a
la pagina 147, al primer parrafo. Esta citado en la bibliografia. Pues solo en un sentido /imite puede
hablarse de Gnoseologia, esto es, sélo en el /imite se puede hablar de que «la forma constitutiva de
la ciencia pueda ser presentada como el nexo mismo de concatenacion (segun la identidad sintética)
de las partes extra partes constitutivas de la materia de las ciencias, y como el contenido mismo de
la verdad cientifica» (Bueno, G., 1992, 91). Pues el sujeto operatorio nunca puede quedar segregado
de forma actual y no meramente potencial. Aqui, pues, limite se entiende en el sentido positivo de
Eudoxo y de Weierstrass, esto es, como aproximacion (Boyer, C., 33 y 287). El infinito actual,
presente en los infinitesimales leibnicianos, es una apariencia fenomenologica, en el sentido
explicitado en (13). Aunque no es momento de tratar la dialéctica historica entre los cdlculos
infinitesimales ...

Algo que, recuperando el hilo, no es nada novedoso... Pues ya a través de Kant se muestra como la
logica aristotélica, eliminado su caracter critico-negativo, meramente formal (esto es, como
ineludible objetivamente para cualquiera que quiera pensar sin incurrir en contradiccion), se
convertia en metafisica. El mérito de Hegel fue darse cuenta de que también la metafisica era
racional, esto es, que la racionalidad gnoseoldgica no agota la racionalidad. Si bien es cierto que la
logica hegeliana, pese a su caracter trascendental, critico, peco de ser demasiado aristotélica,
demasiado universalista, esto es, demasiado lisologica (Ferrarin, A., 2007, 131). Pues una logica
universal no hara sino borrar las diferencias morfologicas criticas entre, por ejemplo, la Ley de
Gauss y un resultado de la nigromancia; o entre los ritos canibales de los Korowai y el romanismo
sacramental catolico, tomando como referencia una intencional sociedad occidental del Siglo XXI.
Es desde estas coordenadas desde las que quedaria justificada criticamente la friada bueniana
Gnoseologia-Noetologia-Ontologia. Triada que tendra el significado de propuesta de trabajo, mas
que tratarse de un esquema que deba ser aplicado acriticamente; esto es, triada existencial, mas que
esencial.

(33) La distincion entre instituciones radiales, circulares y angulares (que, evidentemente, s6lo
tiene un sentido /imite) se toma de Bueno y su articulo sobre las instituciones (Bueno, G., 2005).
Por otra parte, tomar, por ejemplo, un brazo bidnico como institucion, solamente tiene un sentido
doctrinal, pues «un brazo bidnico» no se puede reducir a una uUnica institucion. Pues la Idea de
Institucion, por la forma en la que la hemos definido, permite una trituracion de todo contenido
mundano tan profunda como se quiera. Mejor dicho, tan profunda como se pueda.

(34) Al igual que entre las sociedades politicas anterior y posterior a la «Revolucion Francesa» se
daba una identidad sustancial (es decir, habia un sustrato material comtin), pero no esencial: «La
racionalizacion por holizacién politica revolucionaria habria consistido en el proyecto de
transformacion de la sociedad politica heredada del Antiguo Régimen (al que consideraremos
como la totalidad original IT en su condicion de campo fenoménico de la holizacion) en
una sociedad democratica I1’ que mantiene la identidad material [subrayado nuestro] (histdrica) con
I1. La sociedad francesa del reinado de Luis XIV, Luis XV o de Luis XVI era la misma sociedad
francesa que la de la Convencion, el Terror o el Imperio napolednico. Era la misma sociedad en
cuanto a su continuidad historica, socioldgica, econdmica o cultural, sin perjuicio de que miles de
sus individuos hubieran desaparecido (ya fuera por muerte natural, ya fuera por «muerte artificialy,
cuyo instrumento mas caracteristico fue la guillotina), y otros muchos hubieran aparecido de nuevo

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

105



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

(bien fuera por nacimiento, bien fuera por inmigracién)» (Bueno, G., 2011, 69). Es decir, identidad

material, no identidad formal. Recordamos que las formas también son materiales (Garcia Sierra,
P., 2019, 84).

(35) Ingenuidad propia de quienes, por ejemplo, aspiran a entender la filosofia alemana en términos
de las clasicas dicotomias marxistas, como ‘idealismo/materialismo’; algo que, filolégicamente, es
insostenible.

La distincion sabiduria académica/sabiduria mundana se toma en el sentido que Bueno le da en
Ensayos Materialistas (Bueno, G., 1972, 41).

(36) En este sentido, podriamos decir, sin temor a equivocarnos, que a lo largo de este ensayo se ha
ejercido una suerte de marxismo metodologico. Pues no hay que olvidar que Marx no era marxista
[«Je ne suis pas marxiste» (Heinrich, M., 2015)]. Esto es, la tnica forma de ser un marxista critico,
formal, no dogmatico, en la actualidad, no es sostener la realidad del intencional modo de
produccion capitalista o de la separacion de los intencionales estados actuales en burguesia y
proletariado. Ser marxista critico significa, en la linea del primado kantiano de la Razon préctica,
ver en cada codgulo metafisico una figura ideologica de la conciencia. Esto es, que la critica
filosofica no queda agotada en su condicion académica, abstracta. La critica sélo puede ser vital.
Es decir, la critica sblo es tal critica en tanto que queda coordinada, como momento abstracto, con
el propio hacerse historico de las categorias, esto es, del Mundo. Categorias que no son sélo
politicas o econdmicas. Pues ideologia no es un concepto de las categorias socioldgicas. La
mecanica newtoniana, como hemos comentado, desempefid funciones ideologicas; pues esta, pese a
no agotar la experiencia posible, no dejaba de invadir campos de otras categorias, como las
electromagnéticas (el espacio y el tiempo de la mecanica newtoniana, como quedé de manifiesto a
través del experimento de Michelson y Morley, no eran el espacio y el tiempo de los fendmenos
electromagnéticos en su formulacion maxwelliana; la velocidad de la luz en el vacio es una
constante universal), o las mecanicas mismas (la gravedad, en términos relativistas, no tiene que ver
[intencionalmente (24)] con fuerzas, sino con trayectorias o aceleraciones; esto es, las geometrias
tienen mucho que decir de los fendémenos gravitatorios).

Por no hablar del determinismo mecanico laplaciano, y el freno critico que supusieron los
resultados de la mecénica cuantica (el principio de indeterminacion de Heisenberg) o el teorema de
Poincaré en torno a la imposibilidad de obtener una solucion analitica general fdci/ del problema de
los tres cuerpos. No obstante, el mencionado teorema, en realidad, no demostré la imposibilidad de
existencia de una solucioén analitica general. El problema, en términos abstractos (esto es, en
términos de Analisis Funcional, como el limite de una suma de funciones) fue resuelto por Sundman
en 1912. El mérito de dicho resultado es dar razones objetivas por las cuales dudar acerca de la
posibilidad de que una solucidon general tenga algun tipo de significado fisico. Pues el estudio del
universo no pertenece a los llamados fisicos teoricos. Y la solucion de Sundman no tiene ningin
tipo de significado astrondmico, dada la lentitud de la convergencia de la suma. Lo que vino a poner
de manifiesto Poincaré, a nuestro juicio, fue la ingenuidad fedrica de los fisicos modernos. Pues
muchas categorias piden, irremediablemente, el principio de tal o cual resultado buscado. Si no, no
se buscaria. Pero, como hemos dicho, lo que, en términos fenomenologicos es descripcion, en
términos ontoldgicos es constitucion. Y la soluciéon de una ecuacion diferencial no es algo
abstracto; hay que construirla. Esto es, el fisico moderno necesita el auxilio permanente de un
especialista en ecuaciones diferenciales: un cambio muy pequefio en las condiciones iniciales puede
desestabilizar por completo la solucion anterior. Y, a su vez, este requiere del analista numérico.
Pues, en términos analiticos, muy pocas ecuaciones diferenciales son resolubles. Y, ademas, en el
caso de las que lo son, no suelen expresarse en términos de funciones algebraicas. Ni siquiera la
solucion del problema de los dos cuerpos es algo trivial en términos numéricos, pues incorpora nada
mas y nada menos que un coseno y una funcién exponencial.

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

106



petapasis
Mas alla de la serie (netdpaoctig gig dALo yévoqg)

Aunque es menester recordar que no todo es numero. El coseno de un angulo, por seguir con el
ejemplo, no queda agotado en su condicion de término u operador, pues, geométricamente, su
potencia critica es su caracter de relator. El constructivismo al que hacemos referencia no es
constructivismo aritmeticista. Pues, en el caso de las ecuaciones diferenciales, en ocasiones
sabemos de su existencia, aunque, analiticamente, no sabemos cudles son. Pero eso no impide saber
como son. Esto es, el especialista en ecuaciones diferenciales no necesita, en muchas ocasiones,
conocer numéricamente la solucion para caracterizarla.

En este sentido, la importancia académica de Marx poco tiene que ver con la teoria de la plusvalia o
con la revolucién comunista. Es decir, en términos mundanos, positivos, Marx es tan interesante
como Lenin, Hitler o Juan XXIII. En términos negativos, criticos, mas remarcable parece, por
ejemplo, su tratamiento del célculo infinitesimal. Pues Marx constatd la problematica filoséfica del
calculo infinitesimal: su racionalidad no so6lo era gnoseologica, sino también noetologica. Pues la
racionalidad propia del matematico que calcula derivadas no solo estd presente en los campos
matematicos. Y, aunque las propuestas marxistas acabasen degenerando en una noetologia
dogmatica, el Diamat, con sus categorias y sus leyes de la dialéctica, ello coadyuvo al desarrollo
del célculo infinitesimal en la China comunista (W. Dauben, J., 2003). Esto es, Marx, aun muerto,
desempeiio el papel de funcionario critico de la China comunista. El mismo Gustavo Bueno, en el
tratamiento de la logica formal, fue consciente de la posibilidad critica de ver a esta como
reexposicion de una logica dialéctica (Velarde, J., 1982, 9). Una logica dialéctica que estuviera en
condiciones de dar cuenta criticamente de otras ideas ineludibles gnoseoldgicamente [todo, parte,
esencia, causa, efecto, sustancia, etc (Velarde, J., 1982, 11)]. Ahora bien, la propuesta noetologica,
eliminado su caracter critico, intercategorial, degenera en una escolastica, como fue el caso ya
mencionado del Diamat soviético, o como, a nuestro juicio, ha planteado en nuestros dias el
profesor Vicente Chulia, con su filosofia de la musica. Ademas de que la propuesta noetoldgica,
pese a su inevitabilidad, es el mejor ejemplo de lo que no debe ser tomado sino como propuesta, y
nada mas que ello.

Recibido: 24 de Septiembre de 2020.
Aceptado: 03 de Octubre de 2020.
Evaluado: 14 de Octubre de 2020.
Aprobado: 23 de Octubre de 2020.

Revista Metabasis, Numero 8 (2021) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

107



