Revista Metabasis
Miss alla de Gustavo Bueno

petdfooic gig GAAo yYévog

ARTICULOS

Homenaje a Gustavo Bueno.
Mas alla de la Teoria del Cierre Categorial

José Manuel Rodriguez Pardo

(Universidad de Oviedo).

A Gustavo Bueno (1924-2016),

en el centenario de su nacimiento.

Resumen: Este afio se cumple el centenario del fildsofo espaiiol Gustavo Bueno (1924-2016),
uno de los filésofos mas importantes en lengua espafiola de los ultimos siglos. Desde hace seis
afios, esta publicacion ha desarrollado diversos aspectos del sistema acufiado por Gustavo
Bueno, el materialismo filosofico, con especial atencion a su Filosofia de la Ciencia, la Teoria
del Cierre Categorial. Con este articulo, pretendemos recapitular lo que hemos trabajado a lo
largo de estos afios y presentar el despliegue completo de dicha teoria, a la luz del
planteamiento realizado por Bueno y mejorado por nosotros.

Palabras clave: Gustavo Bueno, materialismo filoséfico, filosofia académica, sistema.
Abstract: This year marks the centenary of the Spanish philosopher Gustavo Bueno (1924-

2016), one of the most important philosophers in the Spanish language of recent centuries. For
six years, this publication has developed various aspects of the system coined by Gustavo

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

Bueno, philosophical materialism, with special attention to his Philosophy of Science, the
Theory of Categorial Closure. With this article, we intend to recapitulate what we have worked
on over these years and present the complete deployment of said theory, in light of the
approach made by Bueno and improved by us.

Palabras clave: Gustavo Bueno, philosophical materialism, academic philosophy, system.

1. INTRODUCCION.

Justo hoy, hace cien afios, cuando estas lineas vean la luz para todos nuestros lectores, se
produjo el feliz hecho del nacimiento del mayor filésofo en lengua espafiola del siglo XX (y de
lo que llevamos de siglo XXI), Don Gustavo Bueno Martinez. Justo hace seis afios, el 1 de
Septiembre del afio 2018, esta publicacioén inicid su andadura glosando lo que quedaba de
legado tras el fallecimiento de Gustavo Bueno, es decir, su sistema filosofico, sefialando en ese
trabajo precisamente dos cuestiones fundamentales dentro del nucleo de su sistema, la Teoria
del Cierre Categorial. Nos referimos a las cuestiones relativas a la involucracion de las
categorias cientificas y el problema de la finalidad en los organismos vivientes, que han servido
para ir ampliando aquellas cuestiones que Gustavo Bueno habia dejado inéditas o poco
desarrolladas.

Asi, a la publicacion por parte de Gustavo Bueno de los cinco primeros volumenes de la Teoria
del Cierre Categorial (Bueno, G., 1992; Bueno, G., 1993a, Bueno, G., 1993b, Bueno, G.,
1993c, Bueno, G., 1993d), hay que anadir los citados trabajos como mejora de la Gnoseologia
del materialismo filosofico. Una Gnoseologia que sufri6 sustanciales modificaciones, a
proposito de varias cuestiones que el propio Bueno fue introduciendo en diversas lecciones, a
partir del afio 2000 hasta el afio 2006 aproximadamente, con vistas a la publicacion de un sexto
volumen de la Teoria del Cierre Categorial, y desde ¢l la teoria completa; proyecto que por
diversas circunstancias no llegd a ver la luz. Por lo tanto, ya hemos dado un paso importante
para conseguir lo que Bueno no consigui6: la publicacion completa de la Teoria del Cierre
Categorial, desde el Tomo sexto anunciado pero no editado, hasta el nimero 15 que se habia
proyectado en su dia.

Recordemos, no obstante, que muchos de los conceptos de la Gnoseologia materialista fueron
incluidos en otros trabajos y libros que se fueron publicando durante esos afios. Labor dispersa
que ya desde 2018 hemos pretendido unificar desde Revista Metdbasis, para culminar la
reconstruccion del proyecto de la Teoria del Cierre Categorial tal y como lo concibi6 el propio
Bueno. La primera estrategia para conseguir este logro fue utilizar los apuntes que tomamos
durante los anos en los que Bueno dictd las lecciones en institucion que lleva su nombre. Sin
embargo, en ningun momento pretendimos que esas anotaciones fueran consideradas profundos

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

arcanos, sino que decidimos cotejarlas con las aportaciones de terceros también presentes en
ese momento, y con los propios aportes publicados por el propio Bueno, como es logico.

El mero hecho de publicar este conjunto de ensayos, que a continuacidon citaremos para
recapitular la labor realizada durante estos seis afios, suponian un hito considerable. Se trataba,
ni mas ni menos, que de continuar y culminar la Teoria del Cierre Categorial a través de
trabajos que no llevasen la firma de Gustavo Bueno sino la de quien suscribe estas lineas. El
propio Bueno ya insinuaba, una década antes de fallecer, siguiendo el lema hipocratico Ars
longa, vita brevis, que con lo que habia escrito «Tengo cierta sensacion de apresuramiento para
desarrollar todo lo que tiene que ver con la teleologia de los organismos», atirmaba Bueno de
una cuestion a la que dedicamos dos articulos en esta publicacién, y que «con lo que hay
escrito hay de sobra para que cualquier persona con la inteligencia y los intereses que tenga
pueda escribir lo que quiera sin decirle yo nada» (Neira, J., 08 de Agosto de 2016).

Ya en 2019 sefialamos que teniamos delante una ardua tarea, como era «interpretar la pieza (en
este caso, el sistema filosofico), sin partitura» (Rodriguez Pardo, J. M., 2019a, p. 8). Ahora
redoblamos la apuesta. Y es que vamos a senalar la rectificacion que Gustavo Bueno habia
hecho a su plan inicial de los 15 tomos de la Teoria del Cierre Categorial, anadiendo ademas un
esbozo de Prologo al finalmente inédito Tomo 6 de dicha obra, donde aparece precisamente
esta rectificacion. Es decir, al igual que esta publicacion ha adoptado como lema «Mas alla de
Gustavo Bueno» con motivo del centenario del nacimiento del fildésofo, ahora el objetivo final
es ir «Mas alla de la Teoria del Cierre Categorial». Por lo tanto, iremos situando todo lo que
hemos dicho a lo largo de esta introduccion, para convertir este articulo en un verdadero
homenaje a la figura del fundador del materialismo filos6fico, Gustavo Bueno Martinez, en el
centenario de su nacimiento.

2. RECONSTRUCCION DE LA TEORIA DEL CIERRE CATEGORIAL REALIZADA
EN REVISTA METABASIS.

Ya en nuestro numero 1, en septiembre de 2018, sefialamos lo que quedaba pendiente de la
Teoria del Cierre Categorial, que eran dos cuestiones: «la involucracion de las diversas
categorias y el problema de la finalidad en los organismos biologicos, que obligo a pergenar

nuevos lineamientos cuyos hilos (“estromas”) pueden recuperarse» (Rodriguez Pardo, J. M.,
2018, p. 34).

El resultado no se hizo esperar: en tres meses, en enero de 2019, vio la luz el primer hito de
esta reconstruccion, bajo el titulo La involucracion de las categorias cientificas (Rodriguez
Pardo, J. M., 2019a). Una idea que el propio Bueno sefiala explicitamente en trabajos
posteriores a 2006, con vistas a la publicacion de ese Tomo VI (y mas alld, hasta los 15
planeados), que finalmente nunca tuvo lugar.

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40



Revista Metabasis
Miss alla de Gustavo Bueno

petdfooic gig GAAo yYévog

Como bien sefialamos en dicho articulo, la idea de la involucracion entre categorias cientificas
no fue una feliz ocurrencia de Bueno que citase de manera accidental. De hecho, en dicho
articulo citamos una amplia referencia de Bueno al respecto de dicha idea, en un articulo del
afio 2007 titulado Cononimos (Bueno, G., 2007a), en el que Bueno define la involucracion
iniciando con la propia idea de categoria planteada por Aristoteles:

Asi,

El tratado aristotélico de las Categorias, ;es un tratado logico, dialéctico, o bien es
ontologico?

Sin duda, es un tratado en el que estas «disciplinas» estan involucradas, sobre todo
cuando la clasificacion aristotélica (homdnimos, sindbnimos, parénimos) se cruza con la
escolastica (equivocos, univocos, andlogos). La clasificacion aristotélica es
incontestablemente ontologica, ain cuando esté involucrada con la clasificacién 16gico
gramatical; la clasificacion escolastica es logico gramatical, aunque esté involucrada con
la clasificacion ontologica.

Contemplada esta cuestion desde la Teoria del cierre categorial, la interseccion (o
involucracion) entre Légica (material) y Ontologia, implicada en los capitulos de los
antepredicamentos con los que comienza el libro de las Categorias de Aristoteles, pasa
claramente por el terreno de la Gnoseologia, y se mantiene largamente en él. En efecto,
las ciencias positivas, analizadas desde la Teoria del cierre categorial, se constituyen
precisamente en el proceso de involucracion de las diversas figuras gnoseologicas (dadas
en cada uno de los ejes sintactico, semantico y pragmatico) con las diversas realidades
materiales (y muy especialmente corporeas) de la experiencia (Bueno, G., 2007a, p. 2).

La involucracion de la Gnoseologia y de la Ontologia puede constatarse a lo largo de
todos los ejes y figuras, pero se hace especialmente notoria en la figura de
los términos (del eje sintactico), en la figura de los referenciales (del eje semantico) y en
la figura de los dialogismos (del eje pragmatico), en la medida en que todas estas figuras
se organizan a través de simbolos (o) y objetos (O); y por simbolos (c) hay que entender,
en Teoria de la Ciencia, tanto a los simbolos del algebra, logica o matematica, o a los
simbolos de la Quimica, como a las palabras utilizadas por las diversas ciencias, ya
hayan sido acufiadas por ellas ('proton', 'quark’, &c.), ya sean redefiniciones del lenguaje
comun (‘agua', 'roca') (Bueno, G., 2007a, 2).

Por lo tanto, «la involucracion es para Gustavo Bueno una interseccion o punto de friccion
entre una o varias disciplinas que comparten un mismo campo pero cuyos cierres o

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

metodologias son diferentes. Es obvio que existen puntos comunes entre la Gnoseologia y la
Ontologia, o entre Logica y Ontologia, pero ello no autoriza a decir que ni sus fundamentos
sean los mismos (en el sentido del fundamentalismo cientifico ya sefalado en el anterior
epigrafe) ni a que sean dos conjuntos idénticos, o que una de las disciplinas incluya a la otra.
La involucracion es asi un modo de relacion entre categorias en principio independientes, que
por lo tanto no se encuentran ni ecualizadas entre si ni subsumidas unas en otras, ni son
isologicas» (Rodriguez Pardo, J. M., 2019a, p. 21).

De esta cuestion surge el problema del campo de una disciplina, es decir, el terreno en el que se
asienta dicha disciplina, sea cientifica o no, en un campo. El campo, no lo olvidemos, «es ante
todo el territorio en el que tienen lugar las operaciones con conjuntos de términos dados, que
mantienen relaciones unos con otros, y que dan lugar a transformaciones (o a construcciones
transformativas) de unos términos en otros términos pertenecientes a ese territorio.
Transformaciones previamente preparadas por las técnicas, de cualquier tipo que sean
(incluyendo aqui a las técnicas magicas). Y, por extension, lo que se dice de las ciencias habra
que decirlo de otras disciplinas que mantengan alguna semejanza o parentesco con las ciencias
positivas (tales como la Geometria, la Termodinamica o la Genética); y que incluso se
autodenominan, o son consideradas en algunas épocas, como ciencias positivas (como ocurre
con la Teologia dogmatica) o incluso con algunas disciplinas filosoéficas, aunque su
metodologia sea muy distinta de la que es propia de las ciencias positivas» (Bueno, G., 2005a,

p. 41).

Un campo (y eso es algo que hemos ido deduciendo tras la publicacion de este articulo e
impartir posteriores cursos y lecciones en diversos contextos) que tiene que estar
necesariamente holizado. Es decir, la condicién sine qua non para que el campo de una
disciplina sea cientifico es que haya pasado por un proceso de lo que Bueno habia definido
como holizacion. Un concepto que expuso por primera vez en El mito de la izquierda (Bueno,
G., 2003), pero que unos afios después, en 2011, se vio obligado a precisar, dada la anfibologia
que habia ido adquiriendo en manos de seguidores de diversas oleadas del materialismo
filosofico. Anfibologia que era inherente al propio concepto, aunque producia una considerable
confusion. Asi, en un articulo de este afio, Bueno define la holizacién como un proceso no
cientifico por si mismo, sino un procedimiento racional entre otros a la hora de constituir una
categoria cientifica:

Sin embargo, la holizacion, tal como la hemos expuesto, no es la inica metodologia
racional; la holizaciéon es un metodologia racional beta-operatoria orientada al analisis del
campo en el que trabaja considerandola como una totalidad susceptible de ser partida o
dividida en elementos, individuos o aromos (en sentido gnosedlogico, antes que
metafisico) a partir de los cuales sea posible transformar la totalidad originaria. Sin

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

embargo, ademas de los procesos o metodologias de racionalizacién por holizacion, de
los procesos de racionalizacion atdmica, teniamos en cuenta, entre otros, los procesos o
metodologias de racionalizacidén anatomica o afines (Bueno, G., 2011, p. 68).

Tenidos en cuentas estos conceptos de campo de una disciplina y holizaciéon de dicho campo, la
involucracion se produce en tanto que diversas categorias se constituyen sobre campos
comunes. Asi, se producen casos de involucracién entre Matemadticas y Geometria (pese a que
para Aristoteles relacionar ambos géneros es un salto ilicito), entre Biologia y Quimica, o
incluso entre la Literatura y la Historia, dentro de las disciplinas denominadas como ciencias
humanas (Bueno, G., 2019a, pp. 23-48).

Posteriormente, en 2021 realizamos una ampliacion de esta idea de la involucracion sefialando
diferentes ejemplos de la misma, complemento de los que sefialamos en el articulo de 2019
(Rodriguez Pardo, J. M., 2021).

Asimismo, otra de las cuestiones fundamentales, que Bueno sefiala expresamente en su
entrevista del afio 2006, se refiere al problema de la finalidad en los organismos vivientes. En
este caso, tuvimos que dedicarle dos articulos diferentes, con sendas primera y segunda partes,
(Rodriguez Pardo, J. M., 2019b; Rodriguez Pardo, J. M., 2020). El tema de la finalidad fue
muy trabajado por Bueno durante sus ultimos afios en diversas publicaciones, sobre todo
orientado a tratar la problematica del aborto, que se puso de actualidad por diversas «leyes de
plazosy, entre ellas la que el gobierno socialista de Espafia de Rodriguez Zapatero aprobo alla
por el afio 2010, y que permitian la practica del aborto del feto en un estado de gestacion atin
mas avanzado de lo que la primera ley del aborto habia permitido.

Como ya indicamos en nuestro articulo de 2019, «la Ley Orgdnica 2/2010, de 3 de marzo, de
salud sexual y reproductiva y de la interrupcion voluntaria del embarazo, o los proyectos de
ley del aborto en Argentina (rechazados el pasado afio 2018 por la camara de diputados) para
ampliar el plazo incluso mas alla de la semana 14 segiin supuestos tales como violacion,
peligro de la vida o de la salud de la persona gestante y otros lugares, parten de un supuesto
que consideraremos gratuito: que el curso de la gestacion del nasciturus humano no es
continuo, sino que pasa por momentos criticos y por tanto permite establecer cortes o plazos
para diferenciar aquellos tramos del curso en los cuales el nasciturus no fuera todavia una
criatura humana, y aquellos otros a partir de los cuales el nasciturus pudiera considerarse ya
criatura humana (lo que implicaria que su destruccion, salvo supuestos especiales, constituird
un homicidio o incluso un asesinato). Desde esta ley, se fija el momento critico en la semana
catorce del embarazo (el tercer mes). Las practicas orientadas a destruir al nasciturus antes de
la semana catorce no constituiran delito, sino, antes al contrario, constituiran un derecho de la
mujer (articulo 14); las practicas orientadas a destruir al nasciturus después de las catorce

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

10



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

semanas, salvo supuestos especiales, constituirdn un delito muy grave» (Rodriguez Pardo, J.
M., 2019b, pp. 24-5).

A consecuencia de ello, Bueno trat6 dichas cuestiones en su obra FEl fundamentalismo
democratico (Bueno, G., 2010a), sefalando la corrupcion existente en la ley de plazos del
aborto, y completando lo afirmado en dicho libro con un articulo en el mismo afio, 2010, al
respecto.

El problema fundamental tratado en esa primera parte del articulo de 2019 se refiere, en primer
lugar, a la distincion entre finalidad y teleologia:

La distincién entre finalidad (etoldgica) y teleologia (bioldgica) —atn en los casos en los
cuales no cabe oponerlas por el criterio de la prolepsis (de la propositividad)—, no es una
distincion dicotomica, como lo seria la oposicion entre finalidad proléptica y teleologia
no proléptica, puesto que hay que reconocer situaciones intermedias o ambiguas. Y esto
sin tener en cuenta que tanto la finalidad como la teleologia implican movimientos y
medidas suyas en el tiempo, pero no en un tiempo orientado, en férmula de Aristoteles,
«segun el antes y el despuésy», sino un tiempo orientado «segun el después y el antesy.
[...]

Un caso en el cual el finalismo etologico y la teleologia fisiologica confluyen
profundamente seria el caso del famoso escarabajo pelotero, el Scarabaeus sacer: la
pelota de estiércol que amasa el escarabajo (por cierto, segin una morfologia ovoidea), o
bien constituye un objetivo dado en el &mbito de un finalismo nutritivo individual —y en
este caso el escarabajo utiliza cualquier tipo de estiércol «equifinal»— o bien constituye
un objetivo dado en el 4mbito de una teleologia reproductiva, cuyo objetivo es depositar
un huevo en la pelota ovoide (y para este objetivo el escarabajo utilizard no cualquier tipo
de estiércol, sino el estiércol de carnero): la larva madura comienza a devorar el estiércol
himedo en el que fue depositado el huevo. (Bueno, G., 2010b, 2).

A la luz de esta distincion, hay una critica al aristotelismo de la Iglesia Catolica, que defendia
la ley de plazos del aborto:

Esta «ley de plazos», paraddjicamente, al enfrentarse a la visidn continuista de la
ontogénesis, reproduce algunas de las lineas fundamentales que fueron utilizadas en la
escolastica medieval, de tradicion aristotélica (aunque incorporando la teologia
espiritualista cristiana), en defensa de la tesis de la animacion retardada, fundamentada en
el hilemorfismo de Aristoteles.

Incluso, en casos atin mas extremos, las leyes sobre el aborto, como la espafiola del afio
2010, o los proyectos de ley no aprobados aun, hablan no de fases de una evolucion

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

11



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

continua del nasciturus, sino, como si estuvieran imbuidos de metafisica, de «cambios
cualitativos», como si la variacion en tamano, peso o tiempo del nasciturus determinase
su cualidad de ser humano. Pero resulta sumamente gratuito suponer que a partir de la
semana 14 la vida humana no es tal vida humana, y de ahi establecer la conclusion de que
el aborto no es un homicidio y permitir asi legalmente la «interrupcion voluntaria», es
como suponer la existencia efectiva de ese cambio cualitativo.

Los expertos, tanto bidlogos como médicos, estaban enteramente sometidos, a la
influencia de la filosofia del hilemorfismo aristotélico tomista, o si se prefiere, del
epigenismo aristotélico, como alternativa del «preformismo arcaico» vinculado a la teoria
de la panspermia de Anaxagoras o de Hipdcrates, o incluso a la doctrina traducianista de
los maniqueos, compartida por el joven San Agustin. Pues lo que puede afirmarse con
total evidencia es que no hay ninguna razon objetiva para trazar hoy una linea divisoria
por este punto del curso de la gestacion (la semana catorce), y por tanto, s6lo por motivos
histdricos, que obran inconscientemente en los mismos cientificos avalistas, puede ser
explicada la eleccion de semejante plazo (Rodriguez Pardo, J. M., 2019b, p. 25).

Curiosamente, el Padre Feijoo, a pesar de ser aristotélico, sefiala que ya desde el momento de la
concepcion el feto tiene forma humana:

Fuera de que, aun prescindiendo de dicha sentencia, siempre queda dudoso si es, o no
humano el feto que viene de la comixtion de mujer con bruto, y entretanto que en esto
hay duda, se debe administrar el bautismo condicionalmente. Concédese que el masculo
concurre active a la generacion. ;Pero quién sabe con certeza, que este concurso activo
sea absolutamente indispensable? ;Qué evidencia hay de que substituyéndose en su lugar
la actividad de un bruto, no baste el influjo de la mujer para determinar la especie? Si la
hembra concurre active, o meramente passive, es cuestion en que cada uno dice lo que
quiere, y ciertamente no hay razén alguna fuerte para negarle el concurso activo. Por otra
parte, ministrando ella la materia para la generacion, que ésta sea huevo, que no, es
verisimil, que esta materia, al depositarse en la matriz de la mujer, viene ya dotada de
tales disposiciones, que s6lo puede servir a organizacion propia de la especie humana.
Parece, que la materia seminal feminea en hembras de distinta especie debe ser diversa; y
esta diversidad, como correspondiente a la distincion especifica de las hembras, no puede
menos de ser determinativa de la forma del feto a la misma especie de la madre» (Feijoo,
B.J., 1778, pp. 81-2).

Y es que, segin el aristotelismo, si el ser humano se nutre y es capaz de sensacion,
necesariamente ha de tener inteleccion. Asi, Feijoo enmienda la posicion de Aristoteles
afirmando que el feto se nutre desde el momento de la concepcion, y como en el hombre no

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

12



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

puede haber forma vegetativa distinta de la sensitiva y la racional, estard vivo como ser
humano desde el momento de la concepcion:

Solo propondré dos de sus argumentos. El primero, tomado de que el feto desde el punto
de la concepcion empieza a nutrirse, y crecer. Esto sin duda en virtud de alguna forma,
que le actla, y que tiene virtud vegetativa; pues todo lo que se nutre, y vegeta lo hace en
virtud de alguna forma propia, e intrinseca, que tiene virtud vegetativa, y nutritiva. Pues
como en el feto no podemos admitir forma vegetativa distinta realmente del alma
racional, pues esto seria caer en el error de Aristoteles, parece preciso concederle alma
racional desde el punto de la concepcion. ;Quién no ve, que esta razon por si sola, y aun
separada de todas las demas, tienen suficiente peso para hacer probables la sentencia? El
segundo argumento se forma sobre la Festividad de la Concepcion Inmaculada de nuestra
Sefiora, en cuyo punto la Iglesia celebra a la Santisima Virgen adornada de la gracia:
Luego desde aquel punto la supone animada, pues la gracia supone alma, a quien
informe, y santifique. (Feijoo, B. J., 1779, pp. 350-1; Feijoo, B. J., 2019).

Sin embargo, la distincion entre alma y cuerpo no puede ser estimada desde el punto de vista
materialista:

La distincion entre finalidad (etologica) y teleologia (bioldgica) —aun en los casos en los
cuales no cabe oponerlas por el criterio de la prolepsis (de la propositividad)—, no es una
distincion dicotdmica, como lo seria la oposicion entre finalidad proléptica y teleologia
no proléptica, puesto que hay que reconocer situaciones intermedias o ambiguas. Como el
caso del Scarabaeus sacer que sefialamos al comienzo de este epigrafe, donde confluye un
finalismo nutritivo individual con una teleologia reproductiva, el depositar un huevo en
una pelota ovoide. Aplicado esto a la reproduccion organismos pluricelulares, dotados de
gbénadas especializadas en la formacion de gametos haploides, la composicion de ambos
gametos (Ovulos y espermatocitos) no es casual sino aleatoria, sujeta a complejas
condiciones de entorno principalmente relacionadas con los progenitores (la «seleccion
sexual»). Ademas de las condiciones de entorno del ttero, con la solucion de continuidad
entre los ovocitos y los espermatocitos (Rodriguez Pardo, J. M., 2019b, p. 35).

En la segunda parte de este articulo, recuperamos muchas cuestiones inéditas, sobre todo las
relativas al concepto de holobioma. En dicho trabajo, realizamos una demarcacion entre dos
disciplinas cientificas que estan «involucradasy», la Quimica y la Biologia, con un desarrollo
historico de dicha demarcacion; asimismo, continuamos realizando una historia de la
problematica de la finalidad y la teleologia, para culminar analizando el concepto de
holobioma, para resolver la cuestion relativa a si existe finalidad objetiva (o teleologia) en los
organismos vivientes.

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

13



Revista Metabasis
Miss alla de Gustavo Bueno

petdfooic gig GAAo yYévog

En dicho final, analizamos dicho concepto, acufiado por la biéloga Lynn Margulis inspirandose
en la idea de la «sopa primigenia» que dice Darwin que fue el origen de los seres vivientes,
pasandose asi de un magma meramente lisolégico o genérico a un conjunto morfolégico de
seres vivientes, a partir de la operacion conformado. o paso de lo lisoldgico o genérico, sin
forma definida (la «sopa») a lo morfologico, lo que ya posee una forma especifica. Puesto que
«definir un organismo viviente como un conjunto de elementos quimicos define el organismo a
una escala lisologica, la definicion de este mismo organismo desde categorias anatomicas
define el organismo a una escala morfologica» (Rodriguez Pardo, J. M., 2020b, p. 34). Lo que
Gustavo Bueno designa como operacion de conformado o transformacion de un campo en
estado lisologico en el mismo supuesto campo, ahora ya en en estado morfologico, una
transformacion de lo lisologico a lo morfolégico, en un proceso de «conformado» que
reproduzca un estado morfolégico originario: «Este tipo de racionalizaciéon es el que
encontramos en la explicacion cientifica convencional del curso de evolucién de los
organismos vivientes: la explicacion comenzara por el estado lisologico de la «sopa biogénica»
—o bien, por el «cigoto lisologico» previo a la conformacion morular, y a la morfogénesis
ulterior— y continuard en el andlisis del desarrollo del organismo hasta su descomposicion y
putrefaccion, es decir, por el retorno al estado lisologico» (Bueno, G., 2007b, 2).

Asimismo, volviendo al problema de la involucracion, podemos detectar que en la cita inicial
del articulo Cononimos, Bueno se refiere a la involucracion entre ejes del espacio gnoseoldgico
condujo a Bueno a analizar la Filosofia de las Relaciones, de la que dimos cuenta en el Numero
17 de este mismo ano (Rodriguez Pardo, J. M., 2024), y que citaremos en el contexto del
replanteamiento que realiz6 Gustavo Bueno del plan de trabajo de la Teoria del Cierre
Categorial.

Sin embargo, antes de presentar dicho replanteamiento, vamos a ver donde encaja todo lo que
hemos publicado en estos seis afios acerca de la Teoria del Cierre Categorial mas alla del Tomo

6, ¢ incluso «mas alla de la Teoria del Cierre Categorial», como sefialamos en el titulo de este
homenaje a Gustavo Bueno.

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

14



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

3. ELDESPLIEGUE DE LA TEORIA DEL CIERRE CATEGORIAL.

a. Plan inicial de la Teoria del Cierre Categorial.

En el primer volumen de la Teoria del Cierre Categorial, Bueno esboza en las primeras paginas
el plan general de la obra, que compartimos aqui:

Gustave Bueno
Teoria del Cierre Categorial

Volumen 1
Inirodeccidn gencral
Parie 1. Proemial {(sobre ¢l concepto de «Teoria de la ciencian)
Seceidon 1. Siete enfogues en el estudio de Ia ciencia

Volumen 2
Seccion 2. La Gnoscologia como filosofia de la ciencia
Seccién 3.  Historia de la teoria de la ciencia
Indice onomadstice ¥ tematico de la Introduccién v Parte 1
Gilosario

Yollimenes 3 a 3
Parte TI, 11 sistema de las doctrinas gnoscoldgicas
Seccién 1. Las cuatro familias bdsicas
Secelén 2. Descripeionismo
Seccion 3. Teoreticismo
Seccidén 4. Adecuacionismo
Seccién 5. Circularismo

Volumenes 6 a 15
Purte III.  La idea de ciencia desde el materialismoe gnoscolagico
Seccion 1. Campo y espacio gnoseologice
Seccion 2. Principios ¥ modos de las ciencias
Seccién 3. Tcorfa de la verdad cientifica
Seccion 4. El concepto de Teeria ¥ las cuestionés de rednecionismo

Parte TV, La clasificacion de las ciencias

Seccién 1. E! problema de la clasificacidn de las ciencias

Seecidn 2. El coneepto de ciencias formales {operaciones autolor-
mantes v heteroformanies: Logica v Matematicas)

Seccion 3. Bl concepto de cicticias naturales

Seccion 4. El concepto de ciencias humanas

Parte V. Dinléctica e historia de Ia ciencia

Seeeidn 1. Dialéetica entre las ciencias

Seccion 2.  Dinléctica entre tecnologia, ciencia, ideologia ¥ filoso-
fia: la historia de la ciencia

(Bueno, G., 1992, p. 3).

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

15



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

Si nos fijamos, las Partes I y II de este plan inicial de la obra corresponden con los Tomo 1 a 5
de la Teoria del Cierre Categorial, es decir, lo ya publicado formalmente dentro de la misma.
La Parte IIl. La idea de ciencia desde el materialismo gnoseoldgico, corresponde con
cuestiones que Bueno iba a incluir en el Tomo VI de la Teoria del Cierre Categorial, «Campo y
espacio gnoseoldgicoy, es decir, la Seccion 1, correspondiente con la teoria de la involucracion
que elaboramos en 2019 (Rodriguez Pardo, J. M., 2019a; Rodriguez Pardo, J. M., 2021).
Asimismo, también dentro de esta rubrica habria que afiadir la cuestion de la finalidad y la
teleologia organica que tratamos en 2019 y 2020 (Rodriguez Pardo, J. M., 2019b; Rodriguez
Pardo, J. M., 2020) y también la Filosofia de las Relaciones (Rodriguez Pardo, J. M., 2024),
que mencionaremos a fondo en el siguiente apartado.

La Parte IV hace referencia a la clasificacion de las ciencias, tanto las ciencias formales
(operaciones autoformantes) y las ciencias naturales y humanas, que aparecen dispersos en
diversos articulos (Bueno, G., 1984a; Bueno, G., 1984b; Bueno, G., 1978b).

Por ultimo, la Parte V sefiala hacia dos cuestiones que analizd Bueno esquematicamente en el
Tomo I de la Teoria del Cierre Categorial: la clasificacion de las ciencias (Bueno, G., 1992, pp.
185-213) y la dialéctica de las ciencias (Bueno, G., 1992, pp. 215-26).

Sin embargo, Bueno realizé en los afnos 2000 a 2006, de cara a la publicacion del Tomo VI de
la Teoria del Cierre Categorial (que desgraciadamente no llegd a ver la luz), una reconstruccion
del plan general de la obra que figura al comienzo del Tomo I de la Teoria del Cierre
Categorial, sobre el que trabajaremos en el final de este homenaje a Gustavo a Bueno por el
centenario de su nacimiento.

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

16



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

b. El archipiélago de las ciencias, Prologo al Tomo VI de la Teoria del Cierre Categorial.
Nuevo plan de trabajo de la Teoria del Cierre Categorial.

Como ya sefialamos al comienzo de este trabajo, recordando las cuestiones relativas a la
involucracion entre categorias cientificas, que este desarrollo «recupera la distincion entre
Noetologia y Gnoseologia, separandolas al definir la primera como teoria general de la
racionalidad (que enlazard con los trabajos relativos a la teoria de las instituciones) y la
segunda como teoria de las ciencias» (Rodriguez Pardo, J. M., 2019a, p. 10). Y precisamente
este fue el punto de partida que adoptd Bueno a la hora de reconstruir el plan de trabajo de la
Teoria del Cierre Categorial: partir de una vision general, lisologica, para pasar a una vision
mas de detalle, morfologica.

De hecho, el archipiélago se refiere a la analogia de atribucion. Las ciencias lo son en tanto que
usan las matematicas, lo cual conduciria a la involucracidon entre categorias cientificas,
adoptando una perspectiva morfologica, o un enfoque logico formal, adoptando una
perspectiva lisologica. Un planteamiento diferente al sefialado en la pagina 20 del Tomo IV de
la Teoria del Cierre Categorial (Bueno, G., 1993c, p. 20), donde figuran alternativas que Bueno
define como cuasi algebraicas. Podemos ver tales alternativas detalladas en una tabla
clasificatoria que extraemos de la citada referencia:

Allrnativas 10,1 H§L0) JUTERT T¥ (00
cuasialgebracas | Sebordmavidn | Subordiacién | Yoxaposicidn Ratheerian
(reduecian) {resdaceitng {composicidn) oA
Opeizans e Torme de mataia e forma {conjugazica)
anastoldaicts anareria a fomn ¥ gnateria
) eel wicen de'a | wel nicheo de ta | el nicen dela Olras
forma, lcneda o hay que|  clenela se clencia resula de {TCC)
silepistica / ascarln en los | encuentra en el [la correspondancia
maleria silmgrisrins, sinn procesn discursivg | eotre el discurso
pringipa e et primeipios | de elaboracién | lgleo v ol curse
eI tjue se ap0YEna lowien i expetiznadiln
lins dlatoss
i welniceede | alacercines | wlacienciaes Olras
formna matemstica / cienvin no se [ elencia ed Lo quz | erpanuaiin (Il
Tmillenia empiricd eneugira en su tieme dz maiiLiea
{forma matemdtica | matemitivas:  facecoada al erdee
sing on Tas hechoy da los echss
Gue insorparas
T gl miceo de wlnd rercll  [eund clencid 2 th Oltas
farma lingdltied  fereia ny consiste e lenguaje bizn {TCC)
tadrica £ mancria e ol gisenrse lenpraje hecho capaz e
lingistica tedrizn sine e Dien hechoa  porrespandese con
abservacional 1 comtaniido ol otiden de los
ehservacionals faudmenass

Tabla Il expresiva de las opeiones gnoseologicas en la interprets-

cion de forma/materia

17

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

pp. 05-40



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

Literalmente, en esas lecciones que tuvieron lugar durante los afios 2000 a 2006, Bueno senald
que en el plan de trabajo inicial que comentamos en el punto 2, las cuestiones estaban
planteadas de manera muy general (de hecho, como ya vimos, los cinco primeros volimenes
ofrecen una perspectiva muy general, sin ir al detalle).

La idea de Gustavo Bueno, ya con el proyecto decidido de culminar los diez tomos que
faltaban de la Gnoseologia materialista, era plantear los Tomos VI y VII de la Teoria del Cierre
Categorial como una conexion con los cinco anteriores, aunque ya marcando un paso distinto.
El proyecto original constaba, como ya vimos, de cinco partes. En este caso, solamente hay
dos: una primera parte 16gico-material, de caracter gnoseologico (BLOQUE A), y una segunda
parte de caracter ontologico (BLOQUE B). Por decirlo de manera mds sistemadtica, un
planteamiento morfoldgico frente a un planteamiento lisoldgico. Por ejemplo, el planteamiento
del cierre categorial, sefialando las distintas ciencias positivas como una cuestion de hecho,
frente al planteamiento de la ciencia unificada del Positivismo.

Digamos que Gustavo Bueno replante6 la Teoria del Cierre Categorial en virtud de esos dos
bloques:

BLOQUE A. CRITICO. LOGICO-MATERIAL (MORFOLOGICO).
GNOSEOLOGICO. IDEA DE CIENCIA EN EL MATERIALISMO GNOSEOLOGICO.

BLOQUE B. ONTOLOGICO Y DOCTRINAL (LISOLOGICO). TEORIA DE
TEORIAS. LA NOETOLOGIA. LAS CIENCIAS COMO RACIONALIDAD.

Este replanteamiento, en apariencia mas simple, implicaba sin embargo un replanteamiento
enérgico en tanto que tenia en cuenta numerosas publicaciones que habia ido presentando
Bueno desde 1993, afio de la edicion del Tomo V y tltimo de la Teoria del Cierre Categorial, al
menos formalmente hablando. Por supuesto, habria que reubicar en este planteamiento todas
las cuestiones que Bueno (y nosotros en Revista Metabasis) fue publicando de manera dispersa
en relacion a temas diversos (democracia, izquierda y derecha politica, el aborto, etc.).

Esta distincion entre lo morfologico y lo lisologico, que Bueno ensay6 en varios trabajos, es
aplicable a diversos momentos de la Historia de la Filosofia. Asi, Platon y Aristoteles, los dos
primeros filosofos académicos en sentido estricto (excluyendo a la Metafisica presocratica),
mantienen una distincion implicita entre ciencia y filosofia, aunque Aristdteles denomine a la
Metafisica como «la ciencia que se busca». El bloque ciencia-Filosofia se mantendra durante
milenios unido hasta que Kant, en la Critica de la Razon Pura, distingue entre un orden

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

18



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

categorial, el de las ciencias, y un orden trascendental, el que pertenece a la Filosofia. Pareciera
entonces que se hubiera adoptado ya una perspectiva morfologica, de detalle, en el analisis de
las ciencias, la del Bloque A. Sin embargo, justo después de Kant, el positivismo de Comte, y
mas tarde el positivismo logico del Circulo de Viena, consideraron la perspectiva lisoldgica de
una ciencia unificada.

De hecho, desde la perspectiva del Cierre Categorial, la idea de una ciencia unificada es un
absurdo, puesto que no puede haber una Gnoseologia general. Para Bueno, la Ciencia es un
género posterior, diferente a la ciencia de Fichte o de Aristoteles. Y es que las ciencias no se
van generando (y aqui es clave la idea de involucracion) de manera azarosa o aleatoria, sino
que dichas ciencias surgen siguiendo un orden concreto, de tal modo que las ciencias no
constituyen un género distributivo, como si fueran esferas aisladas unas de otras, sino
atributivo. Quiere esto decir que ha de haber una ciencia categorial que sea el modelo para las
demas. En este caso, el primer analogado de las ciencias son sin duda las Matematicas, el
modelo de disciplina, como dejo sentado Bueno al afirmar que son la disciplina por
antonomasia:

Ante todo, constataremos el «momento» que a las Matematicas hay que reconocerles en
cuanto disciplina y, no solo esto, sino, en cierto modo, como disciplina por antonomasia.
Por de pronto, como nos lo recuerda su etimologia, no cabe olvidar que el término latino
disciplina (en su acepcion concreta de «materia susceptible de ser ensefiada») se
corresponde con el término griego mathema; asi como otros términos de la constelacion
de derivados del verbo disco-is, didici, discere [(sin supino, ni participio; el participio
de disco es doctus) traducido al espanol por aprendo (en cuanto contrapuesto
a enseno, doceo)] como discipulo o condiscipulo, se corresponden con los términos
griegos mathetés y symmathetés, respectivamente (Bueno, G., 2000, p. 48).

(Podria considerarse a las ciencias como un género distributivo? Obviamente si: es el punto de
vista que consiste en considerar a las Matematicas como una ciencia formal o la Loégica
matematica de primer orden como valida en todo mundo posible, tal y como senalé Carnap.
Esta claro que, si hemos de ser rigurosos, las Matemadticas estan presentes en numerosos cierres
categoriales, como el de la Fisica o la Quimica, y no es por casualidad: el campo de estas
disciplinas es comun, puesto que las Matematicas tratan con superficies, lineas y cuerpos,
como la Fisica, y todas ellas necesitan del calculo tan irrenunciable en las Matematicas.

Bueno sefialaba que esta distincion entre lo lisologico y lo morfoldgico, tan importante desde
un punto de vista noetolodgico, era la que Aristoteles trazé entre los Primeros Analiticos y

Segundos Analiticos. Para Bueno, los primeros analiticos son la Logica minor y maior, el
silogismo in genere, mientras que los Segundos Analiticos ya analizan el silogismo especifico,

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

19



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

el denominado como silogismo cientifico, es decir, el que para Aristoteles aporta conocimiento
universal y necesario. Ahi ya hablamos de una perspectiva morfologica.

De hecho, en los Primeros Analiticos, Aristoteles tiene conciencia de que el silogismo no es
s6lo ciencia, sino que tiene un caracter mas general como método racional, como veremos en el
ultimo epigrafe. Asi, lo fundamental en el Bloque A es estudiar la morfologia de las ciencias en
sus componentes genéricos.Y precisamente la escala morfologica implica enfrentarse a como
esta determinado el espacio gnoseoldgico, que vamos a ver a continuacion.

c. El espacio gnoseologico en este nuevo plan de la Teoria del Cierre Categorial.

Como es bien sabido, el espacio gnoseoldgico es un instrumento fundamental dentro de la
Teoria del Cierre Categorial. El espacio gnoseologico esta constituido por la multiplicidad de
todos los componentes, elementos primarios, partes formales y materiales, etc., constitutivos de
las ciencias positivas o relacionados con ellas en tanto se organizan segun tres ejes:

— Eje semantico (que incluye como figuras gnoseologicas referenciales, fenémenos y

esencias).

— Eje pragmatico (que incluye como figuras gnoseoldgicas autologismos, dialogismos y
normas).

— Eje sintactico (que incluye como figuras gnoseoldgicas términos, relaciones y
operaciones)

Podemos ver una representacion del espacio gnoseologico y sus figuras en la siguiente
ilustracion (Bueno, G., 1992, p. 116):

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

20



Revista Metabasis
Miss alla de Gustavo Bueno

petdfooic gig GAAo yYévog

8

H [ ¥
§ SINTACTICO

[ “eje

;_l’I(AGMATICO

Normas
Dialogismos 2

A

Referenciales |

Fendmenos / ‘

! v
Lisenciag, :
Estructuras o e

i O I
B ejefﬁ A 8
SEMANTICO
ﬂ—

Y

b SIFUACTONES EN EL EIE SINFACTICN (Gi, Uj) FIGIA S GNOSEOLOGICAS

10 (6, 0/ (0 G} ~ (p ) Términes
1B (0, )/ 5y o) (0. 0 Qperaciones
13 (6, 6,)/ (0 1) = (0, 6) Relaciones
W SFTUACIONES EN BT BIE SEMANTION {0, OJ)
B (O g} im0 w10, 0p Referenciales
2 (0;,8,)/15,. 0)=10,.0) Fendmenus

13 (0, O_k) 10y . DY ={0;,T) Esencias, Estructias

WL SPTUACIONES N BE. EIE PRAGMATION 5, Sj]

(8, o) (e, 51) =18, SJ) Normas
1z (S‘.Ok)f(()k,SJ)MSI.SjJ Dialogisenos
T3 (8, S8 80 = (5, %) Autologismos

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com

21

pp- 05-40



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

Si nos fijamos en el eje semantico, tenemos referenciales, fenomenos y esencias, que tienen su
correspondencia con los tres géneros de materialidad (los referenciales con la materialidad
primogenérica, los fendomenos con la materialidad segundogenérica y las esencias con la
materialidad terciogenérica). No obstante, la principal preocupacion de Bueno en esta
reexposicion se centra en los otros ejes, el pragmatico y el sintactico, que incluyen cuatro
figuras gnoseoldgicas de la actividad segregable del sujeto (dialogismos, autologismos, normas
y operaciones) y dos figuras que si segregan dicha actividad operatoria (términos y relaciones):

De las nueve figuras delimitadas en nuestro espacio gnoseologico s6lo cuatro pueden
considerarse como aspirantes a una pretension de objetividad material segregable del
sujeto: son los términos y las relaciones (del eje sintactico) asi como las esencias y los
referenciales (del eje semantico). Las cinco figuras restantes (operaciones, fendmenos, y
las tres pragmaticas: autologismos, dialogismos y normas) son indisociables de la
perspectiva subjetual. En cualquier caso, la objetividad reclamada por una construccion
cientifica no tendra por qué ser entendida como el resultado de un “transcender mas alla
del horizonte del sujeto”; basta entenderla como una “neutralizacion” o “segregacion
logica” de los componentes del sujeto. Unos componentes que se reconocen, sin
embargo, como ineludibles en el proceso de constitucion del cuerpo cientifico. (Bueno,
G., 1995b, p. 56).

En el eje pragmatico tenemos dialogismos, autologismos y normas. Desde este eje se
contempla a la ciencia como una suerte de comunidad, como es el caso de los estudios
realizados por Steve Woolgar y Bruno Latour, una perspectiva de la ciencia desde una
perspectiva de los dialogismos o relaciones entre sujetos. También intervienen los dialogismos
en la famosa distincion entre ciencias nomotéticas e ideograficas de Windelband y Rickert, que
rememoran el famoso pasaje de la Poética de Aristoteles donde se afirma que la poesia es mas
filosofica (o cientifica, segun traducciones) que la Historia:

Y también resulta claro por lo expuesto que no corresponde al poeta decir lo que ha
sucedido, sino lo que podria suceder, esto es, lo posible segun la verosimilitud o la
necesidad. En efecto, el historiador y el poeta no se diferencian por decir las cosas en
verso o el prosa (pues seria posible versificar las obras de Herodoto, y no serian menos
historia en verso que en prosa); la diferencia estd en que uno dice lo que ha sucedido, y el
otro, lo que podria suceder. Por eso también la poesia es mas filosofica y elevada que la
historia; pues la poesia dice mas bien lo general, y la historia, lo particular. Es general a
qué tipo de hombres les ocurre decir o hacer tales o cuales cosas verosimil o
necesariamente, que es a lo que tiende la poesia, aunque luego ponga nombres a los
personajes; y particular, qué hizo o qué le sucedi6 a Alcibiades (Aristoteles, 1988,
1451b).

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

22



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

Sin embargo, ambos autores terminan contradiciendo a Aristoteles, porque para ambos la
ciencia no es silogistica, lo que rompe su unidad en dos tipos fundamentales: ciencias que
tratan con leyes (nomotéticas) frente a ciencias que analizan hechos irrepetibles (idiograficas).

De hecho, para Gustavo Bueno los autologismos son «silogismos implicitos», resultado de la
participacion previa de los dialogismos (que incluyen operaciones del sujeto) y normas (que
Bueno identifica con las reglas del silogismo). La peculiaridad de estos ejes consiste en que los
dialogismos son los que soportan los autologismos, que légicamente no son primigenios (para
poder realizar operaciones automaticas, es necesario previamente haber experimentado con
ellas). En los autologismos, el sujeto queda eliminado, en tanto que la rutina queda incluida en
la operacion (de hecho, las maquinas, que no son sujetos operatorios, sino operatores o
relatores dentro del eje semantico, no tienen inteligencia ya que no razonan, simplemente
ejecutan algoritmos.

Hay teorias autologistas de la ciencia, convirtiéndose en una figura gnoseoldgica que absorbe a
las demas. Tal es el caso del «Condcete a ti mismo» de Socrates, el «didlogo del alma consigo
misma» de Platon, el «Cogito ergo sum» de Descartes o el Yo igual a si mismo de la Doctrina
de la Ciencia Fichte. Incluso la famosa afirmaciéon de Ortega de que «La verdad es la
coincidencia del hombre consigo mismo» entraria dentro de esta clasificacion.

Tampoco podemos olvidar la doctrina del entendimiento agente inaugurado por Aristételes, que
supone un conocimiento sin sujeto, un hombre abstracto y no «de carne y hueso» por usar la
expresion de Unamuno. Precisamente la divergencia en la interpretacion de la teoria del
entendimiento agente en los sistemas de Santo Tomas de Aquino y Averroes es una muestra de
esa posibilidad de un conocimiento sin sujeto. Si mi intelecto fuera distinto del tuyo, seria un
individuo. Somos particulares que coinciden en género y es comun en especie. Los
pensamientos son distintos porque son individuos aunque se parecen. Como sefiala Gustavo
Bueno:

La doctrina averroista sobre el «Entendimiento agente universal», en cuanto principio
iluminador del conocimiento, que lleva al acto a la inteligencia potencial de todas las
personas humanas, implica el ejercicio de una totalizacién «atributiva» de su conjunto;
mientras que la critica de Santo Tomas a esta doctrina averroista implica el ejercicio de
una concepcion «distributivay del entendimiento comun (distribucion reforzada por la
doctrina de la creacion nominatim del alma espiritual de cada individuo humano) a todas
las personas individuales humanas (Bueno, G., 1996, p. 152).

Respecto a la figura gnoseoldgica de los dialogismos, los mejores ejemplos que podemos poner
en la Historia de la Ciencia los tenemos en los Didlogos de Galileo, donde utiliza el género

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

23



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

literario dramatizado para exponer su método cientifico. Es obvio que desde la Teoria del
Cierre Categorial los sujetos son segregados a la hora de componer verdades cientificas,
aunque lo cierto es que las operaciones subjetuales son una fase necesaria de la investigacion
cientifica.

De hecho, el dialogismo es algo muy utilizado por Ortega, como bien sabemos. Y Ortega y
Gasset valor¢ la teoria de la relatividad de Einstein como si fueran dialogismos, no identidades
sintéticas. Que La Tierra se mueva y el movimiento de caida de los cuerpos o de los objetos
que se encuentran en la superficie del planeta (como los barcos que se alejan en el horizonte)
no serian mas que dialogismos de perspectiva.

Incluso la distincion que el filésofo del Circulo de Viena Hans Reichenbach plante6 entre un
contexto de descubrimiento y un contexto de justificacion introduce los dialogismos,
concretamente en el descubrimiento. Puesto que la ciencia solo puede considerarte qua tale
cuando ya esté justificada, no en el momento de su presunto descubrimiento, cuando no puede
considerarse ciencia en sentido estricto ain.

Si analizamos esta figura gnoseoldgica de los dialogismos desde la perspectiva de Ortega,
entonces toda la teoria de la relatividad de Einstein se conforma de dialogismos, como ¢l
mismo sefiala en su obra:

No se trata, pues, de reincidir en una interpretacion subjetivista del conocimiento, segun
la cual la verdad sdlo es verdad para un determinado sujeto. Segun la teoria de la
relatividad, el suceso A, que desde el punto de vista terraqueo precede en el tiempo al
suceso B, desde otro lugar del universo, Sirio por ejemplo, aparecera sucediendo a B. No
cabe inversion mas completa de la realidad. ;Quiere esto decir que o nuestra imaginacion
es falsa o la del avecindado en Sirio? De ninguna manera. Ni el sujeto humano ni el de
Sirio deforman lo real. Lo que ocurre es que una de las cualidades propias a la realidad
consiste en tener una perspectiva, esto es, en organizarse de diverso modo para ser vista
desde uno u otro lugar. Espacio y tiempo son los ingredientes objetivos de la perspectiva
fisica, y es natural que varien segun el punto de vista (Ortega y Gasset, J, 1947, pp. 161-
2).

Sin embargo, pese a que como vemos todas las familias basicas de Filosofia de la Ciencia
reconocen implicitamente la existencia de dialogismos en la conformacion de las ciencias, para
dichas familias estos dialogismos implicitos forman parte del ntcleo de la ciencia. Desde el
circularismo gnoseoldgico de Gustavo Bueno, los dialogismos (al igual que las restantes
figuras gnoseologicas del eje pragmatico) forman parte de la formacion de la ciencia, pero no
son ciencia en sentido estricto aun. En este punto, Bueno se detiene a analizar la figura

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

24



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

gnoseoldgica de los dialogismos desde las perspectiva de las cuatro familias bésicas de
filosofias de la ciencia (descontando la propia de la Teoria del Cierre Categorial, el
circularismo gnoseolédgico, que si los reconoce).

Asi, desde la perspectiva del descripcionismo, donde el principal representante es el
positivismo logico del Circulo de Viena, pareciera que hay dialogismos. Las proposiciones
protocolares que senala Carnap son corregibles. Pero ya no en las proposiciones tedricas, donde
el lenguaje logico no permite dicha correccion.

Desde la perspectiva del teoreticismo, ejemplificado en el falsacionismo de Karl Popper,
tenemos dialogismos constantemente, puesto que la ciencia es una constante correccion. Solo
cabria establecer un consenso, propio de lo que Kuhn denomina como «ciencia normaly tras
una revolucion cientifica.

Desde la perspectiva del adecuacionismo, los dialogismos cabria establecerlos en las ciencias
formales, pero en las naturales no tendrian sentido. ;Qué operaciones cabria atribuir a la
«catastrofe del ultravioleta» detectada en 1870 por Rayleigh-Jeans, en la que el color negro
absorbia todo.

Siguiendo con el eje pragmatico, tenemos la figura de las normas. Se trata de las rutinas
victoriosas que son genéricas a todo grupo social, incluyendo a los no humanos. Las normas
gnoseologicas (por ejemplo, las que dictaba el convencionalismo de Poincaré o las normas
inexistentes del anarquismo epistemoldgico de Paul Feyerabend) no serian internas a las
propias ciencias, sino disposiciones que establecen los propios cientificos mientras sean utiles
en sus rutinas. Dichas normas se dan a través de sujetos (los maestros frente a los principiantes,
por ejemplo), en una dialéctica diamérica entre sujetos.

Finalmente, en el eje sintactico tenemos como figuras los términos, las relaciones y las
operaciones. Precisamente al respecto Bueno dedicé extensas lecciones, tanto en el periodo
2000-2006 como en 2011, a tratar la problematica de las relaciones. Y también aparecen
referencias, como es légico, a las relaciones, a las que Bueno dedicé también numerosas
lecciones posteriores, que recogimos bajo la forma de articulo este mismo afo (Rodriguez
Pardo, J. M., 2024).

Asi, como sefialamos en nuestro articulo de comienzos de afio, si acudimos a la representacion
de las ciencias, nos encontraremos con que las relaciones son una de las figuras del espacio
gnoseoldgico, dentro del eje sintactico). Los ejes del espacio gnoseoldgico no son estancos,
sino que estan involucrados entre si. Veamos la definicion que en la Teoria del Cierre
Categorial se ofrece sobre las relaciones, frente a «los términos de una ciencia, constitutivos de

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

25



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

su campo como partes formales suyas|...], han de considerarse siempre como términos dados
junto a otros términos, es decir, en la perspectiva del eje sintactico» (Bueno, G., 1992, p. 115),
y las operaciones, que generan términos «sobre los cuales podran establecerse las relaciones
que son el objetivo de la ciencia aritmética)» (Bueno, G., 1992, p. 117).

Si nos fijamos en la figura, las relaciones aparecen junto a los términos y las operaciones en el
eje sintactico. Veamos que definicion aporta Bueno sobre dicho concepto: En cuanto a las
relaciones, [...] si tienen significado gnoseoldgico (y no meramente ontoldgico), se
estableceran entre objetos definidos (o), pero por la mediacion de otros objetos definidos (ck) y
no inmediatamente a traves de objetos (Ok). Este punto de vista es de la mayor importancia en
orden a la consideracion de las relaciones gnoseoldgicas como formando parte del género de
las materialidades terciogenéricas. Las relaciones establecidas entre los términos del campo son
relaciones ideales (funcionales), repetibles, universales, abstractas, no relaciones concretas
(objetivo de las tecnologias). La relacion pitagorica entre los catetos y la hipotenusa del
triangulo rectangulo es una relacidon terciogenérica, que desborda los términos concretos
(empiricos, factuales), sobre los cuales se establece. Soportes de estas relaciones son no sélo
los simbolos (o relatores simbolicos, algebraicos), sino también relatores fisicos (como puedan
serlo las balanzas o termdmetros). Si hay una posibilidad de distinguir relaciones y operaciones
—sin perjuicio de su semejanza, en cuanto «generadoras» de contenidos nuevas del campo, a
partir de otros dados—, acaso es porque podemos utilizar el criterio siguiente (y solamente
este): las operaciones determinan términos del mismo nivel légico que los términos
originantes; las relaciones determinan estructuras que desbordan el nivel de los términos (y
que, por ello, habran de ir asociadas a proposiciones) (Bueno, G., 1992, pp. 119-20).

De aqui Bueno obtiene como tesis que las ciencias no se refieren a un objeto sino a un campo
gnoseologico, que «contiene multiples términos (simples o complejos) que se codeterminan a
través de operaciones y relaciones; y estos términos deben, a su vez, pertenecer a diversas
clases, que habran de figurar como tales en el campo, precisamente porque si solo hubiese una
unica clase de términos, aunque tuviese multiples elementos, las operaciones y relaciones con
ella se reducirian de forma tal que no cabria hablar ni siquiera de un «sistema de operaciones»
(es esta una caracteristica gnoseoldgica no siempre reconocida; [...]» (Bueno, G., 1992, p. 117).

De hecho, las operaciones permiten a su vez la relacion entre términos: Cuando los términos
oi, o] [...] se relacionan entre si a través de Sk (un Sk corporeo, con capacidad de
manipulacion, no una «mente»), podemos pensar en la figura de una operacion (las operaciones
son, segun lo dicho, originariamente manuales, quirurgicas; y se pueden clasificar en dos
grandes grupos: operaciones que separan cuerpos —analiticas —, y operaciones que aproximan
cuerpos —sintéticas—). Una operacion, en efecto, la entendemos como la transformacion que
un objeto o varios objetos experimentan en cuanto son determinados por el sujeto operatorio

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

26



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

[...] lo que equivale a decir que la operaciébn nos remite a un género de materialidad
segundogenérica» (Bueno, G., 1992, p. 119).

Es decir, si nos fijamos las relaciones presuponen términos corporeos, es decir, del primer
género de materialidad (M1), y son operador por sujetos que realizan la conexion entre ellos
(M2). El motivo de esta prioridad lo encontramos no en la propia Gnoseologia, sino en la
Ontologia. Y es que so6lo lo corporeo es operable. De hecho, para deducir esto que estamos
diciendo hemos de acudir a la involucracion entre los tres ejes del espacio gnoseoldgico, en
este caso del eje sintactico, donde se encuentran los términos, relaciones y operaciones, con el
eje semantico.

Los referenciales fisicalistas de este eje semantico son los que posibilitan las operaciones,
puesto que «si en el campo de una ciencia no figurasen objetos fisicalistas, las operaciones
serian imposibles. La exigencia de referenciales, segin esto, viene determinada no tanto por
motivos ontoldgicos —“sélo lo que es corporeo es real”—, o por motivos epistemologicos
—”’s0lo lo que es corporeo es cognoscible”—, sino por motivos gnoseologicos: “solo lo que es
corpdreo es operable”» (Bueno, G., 1992, p. 119).

De este modo, diremos que los términos tienen un referente fisicalista, corporeo (M1), las
operaciones necesitan de un sujeto (M2) y la relaciéon una entidad terciogenérica (M3), cuyo
fundamento es la conexion entre términos. Gustavo Bueno lo insinuaba en 1972 a proposito de
varios ejemplos dados en las ciencias:

La otra «pista» a lo largo de la cual se mueve la razon dialéctica, que remonta la
corporeidad, partiendo de ella, es de naturaleza bien distinta. Diriamos que, en lugar de
ser fisica o quimica, es geométrica (M3), y por ello ha podido ser ampliamente transitada
desde los tiempos de Platon. Dado un universo sembrado de cuerpos (astros, células,
moléculas), es necesario también reconocer las relaciones de distancia entre ellos. Pero
las distancias entre los cuerpos no son corpdreas —la distancia entre los astros no es un
rosario de astros; la distancia entre las células no es una cadena de células; la distancia
entre las moléculas no es una molécula—, sin que por ello pueda en ningin momento
afirmarse que sean «inmateriales». Esas distancias (que fueron llamadas «vacio» por los
atomistas antiguos), cuya realidad es tan efectiva, por lo menos, como la que puede serle
atribuida a los propios cuerpos (es decir: no es posible defender la opinion de la idealidad
de esas distancias si, al mismo tiempo, no se defiende la «idealidad» de los cuerpos
distanciados), son plenamente materiales, aunque sean incorporeas (Bueno, G., 1972, pp.
32-3).

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

27



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

En consecuencia con lo anterior, como sefialamos en el Nimero 17 de nuestra publicacion,
Bueno constatd entonces la omnipresencia de relaciones en las ciencias. El ejemplo mas
inmediato que encontramos de dicha omnipresencia de las relaciones en las ciencias lo tenemos
en la Aritmética, utilizando niimeros naturales (que son los términos de la Aritmética), las
relaciones aritméticas son menor, mayor e igual; las operaciones son la suma, la resta, la
multiplicacion y la divisidon, que constituyen el cuerpo de los nimeros racionales, ampliado a
su vez con los irracionales, los complejos, etc. Todo esto que decimos parece trivial, pero en
absoluto lo es» (Rodriguez Pardo, J. M., 2024, p. 24).

Por ejemplo: la operacion producto relativo, tal que xRy yRz, xNz, siendo R = «ser hijo de» y
N = «ser nieto de». De este modo, ser hijo del hijo es ser nieto, el cuadrado de la relacion «ser
hijo de». Tenemos asi los productos relativos, que son relaciones encadenadas. Pero también el
producto de las inversas, P-1 x S-1, es un producto relativo. Es una relaciéon puramente
abstracta, formal, pero también la relacion inversa de «abrir una puerta», que es despegar la
hoja del marco, es «cerrar una puerta», que consiste en poner el pasador. Es decir, estas
relaciones abstractas son una reproduccion de relaciones concretas. Es decir, las relaciones
formales son en realidad relaciones materiales, universales y comunes a todos los campos; es lo
que Bueno denomina como abstraccion total:

Lo concreto, en suma, requiere la abstraccion de muchas conexiones, interacciones o
relaciones, es decir, el corte de las mismas; un corte que poco tiene que ver con el “corte
epistemologico” de Bachelard-Althusser, y que tiene mucho que ver con la praecissio que
los escolasticos reconocian en los conceptos “precisivamente inmateriales”. En cualquier
caso, la abstraccion no es un proceso univoco.

Tradicionalmente se reconocian dos tipos de abstraccion, segun la relacion holdtica que
lo abstracto mantuviese con lo concreto de referencia: la abstraccion total y la abstraccion
formal» (Bueno, G., 2007b, p. 2).

Las relaciones materiales serian semanticas y las formales sintacticas, las propias del Algebra
de relaciones, que estan utilizando relaciones referidas a las propias letras y simbolos del
tratado de Algebra (operaciones autoformantes...). Por algo sefiala Russell en sus Principia
mathematica que el Algebra de relaciones es el fundamento de las Mateméticas. Asimismo, las
relaciones se vinculan deicticamente a diversos dominios o campos de la realidad. Son, por lo
tanto, comunes a diversos campos, involucrando mas de una categoria. Es el caso de la
involucracion de las categorias cientificas, que estudiamos en el afio 2019. Un ejemplo muy
interesante de involucracion lo tenemos en el caso de la Serie de Leibniz o «relacion de
Leibniz», para Bueno otra forma de «”’involucracion de la Aritmética y de la Geometria” en
situaciones gnoseologicas relevantes tales como la constituida por la «relacion de Leibnizy»: 1/1
—1/3+1/5-1/7... — /4, que obliga a comunicar los géneros matematicos, tradicionalmente

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

28



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

designados como cantidad discreta y como cantidad continua, considerados como
incomunicables)» (Bueno, G., 2002b, 2). Por lo tanto, el nimero 7 es una relacion geométrica,
que demuestra que los géneros estan comunicados (Rodriguez Pardo, J. M., 2019a, 30). La
involucracion es una relacion dada en las ciencias a la escala de sus campos.

Se puede apreciar la importancia de las relaciones en las ciencias, aunque sin embargo durante
la Historia de la Filosofia. Aristételes fue el primero en establecer la relaciéon como categoria,
que pese a ser accidental se dibujaba como peculiar, puesto que la sustancia no es solamente
inherencia (pros ti) sino algo hacia otro (ad aliquid). De esta manera, Aristoteles sefala las
cuatro primeras categorias que sirven para clasificar el ser: la sustancia, la cantidad, la cualidad
y la relacion, que serdn las fundamentales: la sustancia por ser el ser mismo, y las otras tres
emanaciones de la sustancia, esto es, accidentes suyos. El accidente es un esse in, emana de la
sustancia. De hecho, en la tradicion posterior, ese «ser debilisimo», esa ambigiliedad de la
relacion, que es inherente a la sustancia, pero a la vez esta en otra (el esse in se convierte en
esse ad, en aliquid), De hecho, la principal aplicacién de la Filosofia de las Relaciones en la
Teologia dogmatica cristiana es la Santisima Trinidad. Ya desde San Agustin, la Teologia
dogmatica supone que las tres personas son relaciones, por lo que las relaciones han de ser una
realidad. Incluso San Agustin afirma que la relacién no es una categoria accidental, sino
sustancial. Y es que las tres personas de la Santisima Trinidad son la misma sustancia
(homoiosis theo, el mismo Dios), por lo que la relacion entre estas Tres Personas ha de ser un
elemento sustancial.

Aunque la tendencia desde la critica nominalista fuera convertir las relaciones en términos «de
razony, una mera cuestion de nombres, lo cierto es que Es obvio que la Metafisica aristotélica
ha sido sobradamente criticada a lo largo de los siglos. Sin embargo, atin seguimos concibiendo
las cosas que existen en el mundo como sustancias, como si realmente estuvieran compuestas
de materia y forma, de un agente que las hubiera conformado y orientadas a un télos. Las
relaciones son instituciones, las hemos institucionalizado analiticamente, a través de las
transformaciones idénticas, es decir, son «en el sentido de figuras de acciones ya ejercitadas
(otra vez: figuras reproducibles de acciones, no solo de los resultados desprendibles de esas
acciones) que nos son recordadas (anamnesis) pero también en el sentido de figuras que han
desempefiado (o pueden seguir desempefiando, en algin caso) el papel de programas
operatorios (prolepsis) de la accion de los hombres. Flujos canalizados cada uno de los cuales
esta constituido como una composicion (concatenacidon, coordinacidon) de operaciones,
aplicadas a determinados objetos o valiéndose de determinados instrumentos, segiin una pauta
o figura que se ha formado y consolidado en el curso de una experiencia practica reproducible»
(Bueno, G, 2005b, p. 9).

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

29



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

Ya por ultimo, Gustavo Bueno esboza al final de este replanteamiento, al igual que en el
planteamiento primitivo de la obra, una clasificacion de las ciencias, que dejaremos para
posteriores trabajos.

d. Bloque B. Las ciencias como racionalidad.

Una de las novedades mas importantes de la nueva perspectiva adoptada por Gustavo Bueno
para la Gnoseologia materialista es la consideracion de la racionalidad a la hora de analizar las
ciencias. Supone un nuevo enfoque anadido a los nueve enfoques aparecidos en el Tomo 1 de
la Teoria del Cierre Categorial: ocho de ellos no gnoseologicos y uno gnoseoldgico. Aqui
cabria afiadir el enfoque de las ciencias como racionalidad, junto al enfoque epistemolégico, el
psicologico-biografico, etc. Por lo tanto, el BLOQUE B de este nuevo replanteamiento se
refiere a una perspectiva lisoldgica, remontandose a la Noetologia o teoria general de la
racionalidad, que Bueno reconstruyd justamente durante estos afios como teoria de las
instituciones. (Bueno, G., 2005b).

Como es obvio, hay racionalidad cientifica y no cientifica. De hecho, la ciencia se contrapone
al arte precisamente por relacionarse con la razdn, tal y como analizamos en un trabajo previo
donde planteamos una definicion de arte sustantivo (Rodriguez Pardo, J. M., 2023). De hecho,
sin razon, no habria ciencia, pero esta relacionada también con lo irracional.

No obstante, antes de abordar esta teoria de la racionalidad remozada, recordemos lo que dijo
Gustavo Bueno sobre su proyecto de la Noetologia en el afio 2002:

Durante los afos cincuenta del pasado siglo, en Salamanca, intentaba liberarme del
psicologismo —un psicologismo procedente ya fuera del behaviorismo, del psicoanalisis,
de la reflexologia y, en parte, del gestaltismo— que inundaba entonces no sélo la logica,
sino también la critica de arte, la ética, la moral, la pedagogia (a través de Piaget).
Naturalmente, las criticas de Husserl al psicologismo ofrecian en aquellos afios el mejor
instrumento para conseguir una tal «liberacion». Por mi parte, creia entonces haber
vislumbrado dos caminos capaces de conducir mas alld de los reduccionismos
psicologistas.Uno de ellos partia de los contenidos noematicos (que Husserl distinguia de
los noéticos Husserl habia acufiado ambos términos noético y noematico partiendo del
griego—; [...] El otro camino partia de la subjetividad atribuida a la 16gica formal cuando
se interpretaba como expresion de las leyes del pensamiento (todavia por Boole, o por
Stuart Mill), es decir, aquello que en los términos de Husserl constituia el orden de las
noesis. Pero las noesis husserlianas no podian separarse de los noemas, de los contenidos
objetivos. Seglin esto me parecia posible remontar las leyes l6gico-formales interpretadas
como expresion de un «orden mental» (o intelectual-psicoldgico) a fin de establecer unas
leyes de este orden noético que alcanzarian ya un sentido 16gico-material y no meramente

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

30



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

psicolégico; un orden légico-material capaz de incorporar principalmente los procesos
dialécticos, [...] Acufi¢ por todo esto, ad usum privatum, el término «noetologia». La
Noetologia pretendia ser la disciplina orientada a investigar y a establecer las leyes
universales dialécticas del «pensamiento», pero entendiendo el «pensamiento» no en
términos subjetivo-psicologicos, sino mas bien subjetivo-logicos, es decir, noéticos
(interpretando a Husserl con libertad) (Bueno, G., 2002a, p. 2).

Esta Noetologia de inspiracion husserliana inspiré a Bueno para construir un concepto como
fue el de «universal noéticox:

Se presupone el concepto corriente de universalidad, como relacion de uno a varios, que
aparece en la predicacion. Podemos construir el concepto de universal noético como un
caso particular de la universalidad, cuando la denotacidon estd constituida por actos
noéticos, en tanto que todos ellos son semejantes entre si no por otra razén, sino por
mentar el mismo contenido noematico. Es muy importante que el criterio de agrupacion
de los actos noéticos en un «circulo de semejanza» sea precisamente la comunidad en su
referencia a un noema determinado, y no cualquier otra razén en que puedan convenir,
por ejemplo, el ser todos ellos actos de una persona N. En tanto se consideren los actos
noéticos iguales entre si, prescindiendo del contenido, no llegaremos al concepto de
universal noético (Bueno, G., 1956, p. 573)

E incluso en una de sus primeras obras programaticas, Ensayos materialistas, Bueno distigue
entre noema y noesis, prueba de esa inspiracion husserliana:

la Idea «M» de Materia ontoldgico-general solamente puede entenderse en el contexto del
Mundo (Mi = {M1, M2, M3}) y entenderla como una Idea que ha sido dialécticamente
construida (histéricamente) a partir del regressus de ese mismo universo. Esta afirmacion
equivale a postular que la Idea de Materia general (M), como idea critica, es indisociable
de su propia génesis como idea, es decir, que no podemos asumirla como una cierta
«representacion noematica» que nos pusiese en presencia de una cierta realidad, como si
fuese posible entregarnos a ella en si misma, en lo que se nos da. Es necesario, en todo
momento, restablecer el circuito entre el «contenido noematico» de la Idea filosofica de
Materia, y su constitucion «noéticay, histérica. En esto consiste precisamente la critica y,
eminentemente, la critica filosofica (Bueno, G., 1972a, 64).

Y pese a que Bueno, tras estas referencias, no volvid a mencionar la Noetologia, nunca
renuncio a tal proyecto:

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

31



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

No nos atreveriamos a seguir defendiendo hoy el proyecto de una Noetologia en las
condiciones expuestas; pero tampoco nos atreveriamos a impugnarlo de plano.
Probablemente Alberto Hidalgo tiene razén cuando dice que la formulacion del proyecto
noetologico en El papel de la filosofia “quedd varada en el preciso instante en que sus
materiales basicos ingresaron en el circulo mas potente de la Gnoseologia”. Sin embargo,
el proyecto de una Noetologia sigue desbordando el proyecto gnoseoldgico (como
proyecto de una teoria general de la ciencia), puesto que aquél buscaba englobar tanto a
las formas de proceder de la razon cientifica como a las formas de proceder de la razon
filosofica. El andlisis de los procedimientos mds generales de la razon dialéctica (de sus
desarrollos constructivos, de sus contradicciones internas, de sus metabasis) es una tarea
que, sin perjuicio de su ambigiiedad, la consideramos todavia abierta a la filosofia.
(Bueno, G., 1995b, p. 119)

Tras este anuncio del afio 2002, Bueno no tarda en plantear una teoria de la racionalidad que
sigue siendo noetoldgica, puesto que reconstruye las leyes noetologicas que plante6 Bueno en
1970. De hecho, como sefialamos en nuestro trabajo sobre el arte sustantivo (Bueno, G., 2023,
p. 25), Tomando estas bases de su teoria general de la racionalidad, Bueno formul6 tres «leyes
noetoldgicas»: 1. Axioma de la composicion idéntica. II. Axioma de la contradiccion. III.
Axioma de la asimilacion o neutralizacién de la contradiccion. Limitacion de la identidad.
(Bueno, G., 1970, 170-90). Asi, En términos de identidad, la contradiccion se presentard bajo
dos modos: — Modo primero: lo mismo nos conduce a lo distinto. — Modo segundo: lo
distinto nos conduce a lo mismo. Estos modos, en términos de todos y partes, quedarian
precisados asi: — Modo primero: reiterando un mismo tipo de totalizacion, llegamos a partes
que desbordan el todo. — Modo segundo: arrancando de partes diferentes, llegamos a una
misma totalidad (midiendo la masa de inercia y la masa de gravitacion de un cuerpo,
encontramos un ajuste segun la identidad). (Bueno, G., 1970, p. 175). De hecho, y no es
casualidad, en un articulo del afio 1995 analizando la Idea de Dialéctica y sus figuras, presenta
también estos dos modos: de lo mismo a lo distinto y de lo distinto a lo mismo, los procesos de
convergencia y de divergencia (Bueno, G., 1995c¢, pp. 47-8).

La «teoria de teorias» que sobre la racionalidad propone Bueno en 2005 va sobre todo contra el
psicologismo. El ser humano interactua con otros seres humanos y con otras voluntades no
humanas. Lo que denominamos como razén abarca sobre todo al eje circular del espacio
antropoldgico, es decir, a las relaciones de seres humanos con otros seres humanos, y la
racionalidad abarca a otros ambitos. De hecho, la teoria de la razoén del materialismo filosofico
supera el espiritualismo de Aristoteles o San Agustin atribuyendo racionalidad objetiva a
voluntades no humanas, es decir, a los animales. Y mas aun: desde la perspectiva del eje radial,
es decir, de las relaciones de los seres humanos con objetos, cabe hablar de estructuras
raciomorfas. hormigas, abejas, estigmemia. Logomorfo: Conducta, caracterizada por su

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

32



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

racionalidad objetiva. Es la de estos animales, o incluso la de los planetas, como hace Espinosa
en su Etica al hablar de las leyes del reposo y el movimiento de Galileo, motus et quies. La
razén si tendria sentido en el mundo fisico, como en la Fisica de los estoicos o en la Mecanica
racional de Newton (Bueno, G., 2008b, p. 63).

Y en 2005, al presentar su teoria antropologica de las instituciones, como «figuras del hacer
humano», como «los cauces morfologicos a través de los cuales se cumple la definicion
(lisologica) tradicional del hombre como animal racional» (Bueno, G., 2005b, p. 6), Bueno
reitera las tres leyes noetoldgicas formuladas un cuarto de siglo antes. De tal modo que la
racionalidad es para el materialismo filos6fico un proceso de tres fases: composicion, reaccion
del entorno e incorporacion del primer paso:

[...]la racionalidad humana la haremos consistir, en una definicién por recurrencia, en un
proceso dialéctico en el que tuvieran lugar las transformaciones «idénticas» (pero, ante
todo, transformaciones) a lo largo de tres momentos o fases: (I) Un momento de posicion
operatoria de partes (momento que implica una composicion y una descomposicion o
destruccion de las partes compuestas respecto de terceras), (II) Un momento de
contraposicion con el medio entorno o con las partes del dintorno, y (III) Un momento de
recomposicion controlada de las partes contrapuestas o resolucion en la totalidad inicial.
(Bueno, G., 2005b, p. 25)

Tenemos asi una definicién de racionalidad. Sin embargo, ;cabe definir la irracionalidad? Para
Bueno si, como un resultante de aquello que no es racional, lo alogos. Por ejemplo, los
numeros «irracionalesy, resultado de operaciones de los numeros racionales. Otro ejemplo
extraido de la teologia escolastica lo pone Bueno a proposito de Dios, que no es racional, como
sefala en Dios salve la razon:

La racionalidad no puede ser predicada de Dios, del Dios de la Teologia natural de
Aristoteles y sucesores. Del Dios de la Teologia natural, en cuanto entidad simple (Acto
Puro, sin composicion hilemorfica, por tanto) e inmovil (que no admite, en consecuencia,
transformaciones en su seno), no se puede predicar la racionalidad. Aristdteles se arriesgd
a asimilar al Acto Puro y Motor Inmévil con el pensamiento humano; pero se trataba de
una asimilacién analdgica, que destruye su propio fundamento porque mientras el
pensamiento humano es el que procede discursivamente «por composicion y division de
objetosy, el pensamiento divino no necesita de objeto exterior alguno que pueda dividir o
componer. Es autista, porque el «unico objeto» digno de si mismo es su propio
pensamiento (kai estin he noesis noeseos noesis, Metafisica, XII, 9, 1074b 34). Por este
motivo, desconocemos el contenido del pensamiento divino («sélo Dios es tedlogo») y
so6lo podemos decir de ello algo negativo, a saber, que Dios no es racional. Dios no

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

33



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

necesita hacer silogismos, no necesita del discurso, su «pensamiento» no tiene nada que
ver con el pensamiento racional. Se me permitird recordar aqui que este corolario de la
teologia aristotélica fue reconocido por la tradicidon cristiana que incorpor6 la teologia
natural de Aristdteles, principalmente en la tradicion del tomismo ortodoxo: In scientia
divina nullus est discursus (dice Santo Tomas en I/XIV/VIl/r; también en I/XII/XII/c, en
I/XIV/V/3, &c.). El cardenal Cayetano, en su Comentario a la Summa, I, XIV, VII,
dice: Scientia Dei nullo modo est discursiva... Discursus secundum succesionem consistit
intelligendo unum post aliud: sed Deus omnia videt in uno quod est ipse: ergo non
discurrit intelligendo unum post aliud... (Lyon 1575, pag. 85). Y Juan de Santo Tomas
(Quaestiones disputatae, XVI1, 1II, Lyon 1663, pag. 381): Unde proprie Deus non
cognoscit ex causis, sed per causas, & in causis, quia ly ex dicit vel cognitionem
desumptam a rebus, vel unam cognitionem deductam ex alia aut succedentem post aliam
quod pluralitatem cognitionum importat, ...

Dios no es racional, en la tradicion aristotélica escoléstica, ni su pensamiento ni su
esencia tienen que ver con la Razon. Otra cosa es que la Teologia natural «intelectualistay
atribuya al Acto Puro una naturaleza suprarracional que contiene virtualmente a la Razon;
pero también puede atribuirle una naturaleza extramental, no reducible a la «ldgica
intelectual», un pensamiento no racional, no sometido a la «légica humana», en la
tradicion del voluntarismo de Avicebron, de San Pedro Damian o del propio Duns Escoto
(al que Benedicto XVI cita expresamente en su leccion, pag. 18), o de Pascal, del que
luego hablaremos. (Bueno, G., 2008b, pp. 63-65).

Evidentemente, las ciencias cabe caracterizarlas como un analogo de atribucion de la razon. Sin
embargo, las ciencias no son simplemente racionalidad. Este es un enfoque que desborda
necesariamente el enfoque gnoseologico, aunque desbordar no implica negar, ni este ni en otros
Ccasos.

De hecho, el propio Bueno sefiala que la racionalidad noetoloégica ya se encuentra en
Aristoteles con su teoria del silogismo. Asi, los Primeros Analiticos de Aristoteles son una
teoria de la racionalidad, mientras que los Segundos Analiticos son una Teoria de la Ciencia, en
tanto que se refieren al conocimiento universal y necesario (Aristoteles, 2007). Aunque la
necesidad en el silogismo estd fundamentada noetolégicamente, puesto que el silogismo trabaja
con clases nomotéticas que estan determinadas por otras clases. En ese sentido, el silogismo
cabe definirlo como un subconjunto de la teoria general de la racionalidad. Es decir, el
silogismo es noetologico:

«una ametralladora, o un misil, es una institucién tan racional como pueda serlo un
silogismo proposicional («noetologico»); por supuesto, la racionalidad de las
instituciones extrasomaticas se manifestarda en la concatenaciéon de sus partes

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

34



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

involucradas con la racionalidad conductual de los sujetos que las utilizan» (Bueno, G.,
2005b, pp. 26-27).

4. CONCLUSION.

Llegamos al final de este trabajo homenaje a Gustavo Bueno en el centenario de su nacimiento.
Con este articulo no solamente hemos recopilado todo lo relativo a la Teoria del Cierre
Categorial de Gustavo Bueno que hemos ido presentando en estos ultimos seis afos, sino que
ademds ya tenemos un planteamiento general de como culminar la Gnoseologia materialista
inaugurada por Bueno.

Si volvemos atrds nuevamente al afo 2018 y releemos el trabajo que preparamos para el
Numero 1 de Revista Metabasis, veremos que en nuestro articulo del niimero inaugural de
nuestra revista, de nosotros depende que esta Quinta Oleada (2016-2025) volviese a ser una
etapa efectiva de desarrollo del sistema, como antafio, o simplemente constatar que «el
materialismo filoso6fico, sin la activa presencia del que fuera su acufiador y principal adalid, se
ha convertido ya en una filosofia dogmatica y exenta de los problemas del presente, con sus
ocasionales presencias en los medios de comunicacién convencionales, como filosofia
“inmersa” en los problemas del presente» (Rodriguez Pardo, J. M., 2018, p. 33). Pese a que atn
queda un arduo trabajo por delante que supondra ir mas allé de la Teoria del Cierre Categorial
tal y como la concibi6 su fundador, puede decirse que nuestro esfuerzo, seis afios después, no
ha resultado en vano. Gustavo Bueno Martinez, in memoriam.

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

35



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog
5. BIBLIOGRAFIA CITADA.
Aristoteles (1988). Poética. Madrid: Gredos.
Aristoteles (2007). Tratados de Logica. Madrid: Gredos.

Bueno, G. (1956). El universal noético. su estructura logica y ontologica. Revista de Filosofia,
XV, n° 58-59, pp. 573-6.

Bueno, G. (1970). El papel de la filosofia en el conjunto del saber. Barcelona: Editorial Ciencia
Nueva.

Bueno, G. (1972). Ensayos materialistas. Madrid: Editorial Taurus.
Bueno, G. (1978a). Conceptos conjugados. El Basilisco, N° 1, pp. 88-92.

Bueno, G. (1978b). En torno al concepto de «ciencias humanas». La distincion entre
metodologias a-operatorias y f-operatorias. El Basilisco, N° 2, pp. 12-46.

Bueno, G. (1984a). Operaciones autoformantes y heteroformantes. Ensayo de un criterio de
demarcacion gnoseologica entre la Logica formal y la Matemdtica (I). El Basilisco, N° 7, pp.
16-39.

Bueno, G. (1984b). Operaciones autoformantes y heteroformantes. Ensayo de un criterio de
demarcacion gnoseologica entre la Logica formal y la Matematica (y 1l). El Basilisco, N° 8,
pp. 04-25.

Bueno, G. (1992). Teoria del Cierre Categorial, Tomo 1. Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1993a). Teoria del Cierre Categorial, Tomo 2. Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1993b). Teoria del Cierre Categorial, Tomo 3. Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1993c¢). Teoria del Cierre Categorial, Tomo 4. Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1993d). Teoria del Cierre Categorial, Tomo 5. Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1995a). ;Que es la ciencia? Oviedo: Pentalfa.

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

36



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

Bueno, G. (1995b). ;Qué es la filosofia? Oviedo: Pentalfa.
Bueno, G. (1995¢). Sobre la Idea de Dialéctica y sus figuras. EIl Basilisco, N° 19, pp. 41-50.
Bueno, G. (1996). El sentido de la vida. Seis lecturas de filosofia moral. Oviedo: Pentalfa.
Bueno, G. (2000). Las matemdticas como disciplina cientifica. Abaco, N° 25-26, pp. 48-71.
Bueno, G. (2002a). Noetologia y Gnoseologia. El Catoblepas, N° 1, p. 2.

Bueno, G. (2002b). Nota sobre las seis vias de constitucion de una disciplina doctrinal en
funcion de campos previamente establecidos. El Catoblepas, N° 8, p. 2.

Bueno, G. (2003). El mito de la izquierda. Barcelona: Ediciones B.
Bueno, G. (2005a). El mito de la felicidad. Barcelona: Ediciones B.

Bueno, G. (2005b). Ensayo de una teoria antropologica de las instituciones. El Basilisco, N°
37, 3-52.

Bueno, G. (2007a). Cononimos. El Catoblepas, N° 67, p. 2.

Bueno, G. (2007b). En torno a la distincion «morfologico/lisologicoy. El Catoblepas, N° 63, p.
2.

Bueno, G. (2008a). El mito de la derecha. Madrid: Temas de Hoy.

Bueno, G. (2008b). ;Dios salve la razon! V. V. A. A. Dios salve la razon. Madrid: Ediciones
Encuentro, pp. 57-92.

Bueno, G. (2010a). El fundamentalismo democrdtico. La democracia espaiiola a examen.
Madrid: Editorial Temas de Hoy.

Bueno, G. (2010b). La cuestion del aborto desde la perspectiva de la teleologia organica. El
Catoblepas, N° 98, p. 2.

Bueno, G. (2011). Algunas precisiones sobre la idea de «holizaciony. El Basilisco, N° 42, pp.
19-80.

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

37



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno
petdfooic gig GAAo yYévog

Feijoo, B. J. (1778). Teatro critico universal o discursos varios en todo género de materias
para desengaiio de errores comunes, Tomo 6. Madrid: Real Compaiia de Impresores y
Libreros.

Feijoo, B. J. (1779). Teatro critico universal o discursos varios en todo género de materias
para desengaiio de errores comunes, Tomo 8. Madrid: Real Compaiia de Impresores y
Libreros.

Feijoo, B. J. (2019). Importancia de la ciencia fisica para la moral. Revista Metabasis, N° 3,
pp. 81-104.

Neira, J. (08 de Agosto de 2016). Bueno, la luz del pensamiento espariol desde Asturias, La
Nueva Esparia.

Rodriguez Pardo, J. M. (2018). El sistema del materialismo filosofico después de Gustavo
Bueno. Revista Metabasis, N° 1, pp. 05-43.

Rodriguez Pardo, J. M. (2019a). La involucracion de las categorias cientificas. Revista
Metabasis, N° 2, pp. 05-51.

Rodriguez Pardo, J. M. (2019b). El problema de la finalidad en los organismos vivientes.
Primera parte. Revista Metabasis, N° 3, pp. 05-41.

Rodriguez Pardo, J. M. (2020). El problema de la finalidad en los organismos vivientes.
Segunda parte. Revista Metabasis, N° 7, pp. 05-46.

Rodriguez Pardo, J. M. (2021). La Geometria y el magico canto de las ballenas. Ejemplos de
involucracion. Revista Metabasis, N° 10, pp. 43-59.

Rodriguez Pardo, J. M. (2023). Hacia una definicion de arte sustantivo. Revista Metabasis, N°
14, pp. 05-44.

Rodriguez Pardo, J. M. (2024). Filosofia de las Relaciones. Revista Metdbasis, N° 17, pp. 05-
60.

Recibido: 01 de Agosto de 2024.
Aceptado: 02 de Agosto de 2024.
Evaluado: 18 de Agosto de 2024.
Aprobado: 22 de Agosto de 2024.

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

38



Revista Metabasis
Mais alla de Gustavo Bueno

petdfooic gig GAAo yYévog

uetapasis

Mas alla de la serie (uetafaoic gic dlio yévog)

El sistema del materialismo filosofico después de Gustavo Bueno

José Manuel Rodriguez Pardo

Clausewitz y Schmitt. El concepto politico de la Guerra
Pablo Anzaldi

Sobre el Infante monstruoso de dos cabezas, dos cuellos, cuatro manos...

Benito Jerénimo Feijoo

Philipp Maindldnder: Filosofia de la redencion

Felipe Giménez Pérez

revistametabasis.com
ISSN 2605-3489

El 1 de Septiembre de 2018, cuando Gustavo Bueno hubiera cumplido 94 afios,
nacio Revista Metabasis para ir «mas alla de Gustavo Bueno».

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

39



Revista Metabasis

Mais alla de Gustavo Bueno

petdfooic gig GAAo yYévog

Gustavo Bueno Martinez (1924-2016),
in memoriam

Revista Metabasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com pp. 05-40

40



