
 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

ARTÍCULOS

Homenaje a Gustavo Bueno. 
Más allá de la Teoría del Cierre Categorial

José Manuel Rodríguez Pardo

(Universidad de Oviedo).

A Gustavo Bueno (1924-2016),

en el centenario de su nacimiento.

Resumen: Este año se cumple el centenario del filósofo español Gustavo Bueno (1924-2016),
uno de los filósofos más importantes en lengua española de los últimos siglos. Desde hace seis
años,  esta  publicación  ha  desarrollado diversos  aspectos  del  sistema acuñado por  Gustavo
Bueno, el materialismo filosófico, con especial atención a su Filosofía de la Ciencia, la Teoría
del Cierre Categorial. Con este artículo, pretendemos recapitular lo que hemos trabajado a lo
largo  de  estos  años  y  presentar  el  despliegue  completo  de  dicha  teoría,  a  la  luz  del
planteamiento realizado por Bueno y mejorado por nosotros.

Palabras clave: Gustavo Bueno, materialismo filosófico, filosofía académica, sistema. 

Abstract: This year marks the centenary of the Spanish philosopher Gustavo Bueno (1924-
2016), one of the most important philosophers in the Spanish language of recent centuries. For
six years,  this  publication has  developed various  aspects of the system coined by Gustavo

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

5



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Bueno,  philosophical  materialism,  with  special  attention  to  his  Philosophy of  Science,  the
Theory of Categorial Closure. With this article, we intend to recapitulate what we have worked
on  over  these  years  and  present  the  complete  deployment  of  said  theory,  in  light  of  the
approach made by Bueno and improved by us.

Palabras clave: Gustavo Bueno, philosophical materialism, academic philosophy, system. 

1. INTRODUCCIÓN.
Justo hoy,  hace cien años,  cuando estas líneas vean la luz para todos nuestros lectores,  se
produjo el feliz hecho del nacimiento del mayor filósofo en lengua española del siglo XX (y de
lo que llevamos de siglo XXI), Don Gustavo Bueno Martínez. Justo hace seis años, el 1 de
Septiembre del año 2018, esta  publicación inició su andadura glosando lo que quedaba de
legado tras el fallecimiento de Gustavo Bueno, es decir, su sistema filosófico, señalando en ese
trabajo precisamente dos cuestiones fundamentales dentro del núcleo de su sistema, la Teoría
del  Cierre  Categorial.  Nos  referimos  a  las  cuestiones  relativas  a  la  involucración  de  las
categorías científicas y el problema de la finalidad en los organismos vivientes, que han servido
para  ir  ampliando  aquellas  cuestiones  que  Gustavo  Bueno  había  dejado  inéditas  o  poco
desarrolladas.

Así, a la publicación por parte de Gustavo Bueno de los cinco primeros volúmenes de la Teoría
del  Cierre Categorial  (Bueno,  G.,  1992;  Bueno, G.,  1993a,  Bueno,  G.,  1993b,  Bueno, G.,
1993c, Bueno, G., 1993d), hay que añadir los citados trabajos como mejora de la Gnoseología
del  materialismo  filosófico.  Una  Gnoseología  que  sufrió  sustanciales modificaciones,  a
propósito de varias cuestiones que el propio Bueno fue introduciendo en diversas lecciones, a
partir del año 2000 hasta el año 2006 aproximadamente, con vistas a la publicación de un sexto
volumen de la Teoría del Cierre Categorial, y desde él la teoría completa; proyecto que por
diversas circunstancias no llegó a ver la luz. Por lo tanto, ya hemos dado un paso importante
para conseguir lo que Bueno no consiguió: la publicación completa de la Teoría del Cierre
Categorial, desde el Tomo sexto anunciado pero no editado, hasta el número 15 que se había
proyectado en su día. 

Recordemos, no obstante, que muchos de los conceptos de la Gnoseología materialista fueron
incluidos en otros trabajos y libros que se fueron publicando durante esos años. Labor dispersa
que  ya  desde  2018  hemos  pretendido  unificar  desde  Revista  Metábasis,  para  culminar  la
reconstrucción del proyecto de la Teoría del Cierre Categorial tal y como lo concibió el propio
Bueno. La primera estrategia para conseguir este logro fue utilizar los apuntes que tomamos
durante los años en los que Bueno dictó las lecciones en institución que lleva su nombre. Sin
embargo, en ningún momento pretendimos que esas anotaciones fueran consideradas profundos

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

6



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

arcanos, sino que decidimos cotejarlas con las aportaciones de terceros también presentes en
ese momento, y con los propios aportes publicados por el propio Bueno, como es lógico.

El  mero  hecho  de  publicar  este  conjunto  de  ensayos,  que  a  continuación  citaremos  para
recapitular la labor realizada durante estos seis años, suponían un hito considerable. Se trataba,
ni  más ni  menos,  que de continuar  y culminar  la  Teoría  del  Cierre  Categorial  a  través de
trabajos que no llevasen la firma de Gustavo Bueno sino la de quien suscribe estas líneas. El
propio Bueno ya insinuaba, una década antes de fallecer, siguiendo el lema hipocrático  Ars
longa, vita brevis, que con lo que había escrito «Tengo cierta sensación de apresuramiento para
desarrollar todo lo que tiene que ver con la teleología de los organismos», afirmaba Bueno de
una cuestión a la que dedicamos dos artículos en esta publicación,  y que «con lo que hay
escrito hay de sobra para que cualquier persona con la inteligencia y los intereses que tenga
pueda escribir lo que quiera sin decirle yo nada» (Neira, J., 08 de Agosto de 2016). 

Ya en 2019 señalamos que teníamos delante una ardua tarea, como era «interpretar la pieza (en
este caso, el sistema filosófico), sin partitura» (Rodríguez Pardo, J. M., 2019a, p. 8). Ahora
redoblamos la apuesta. Y es que vamos a señalar la rectificación que Gustavo Bueno había
hecho a su plan inicial de los 15 tomos de la Teoría del Cierre Categorial, añadiendo además un
esbozo de Prólogo al finalmente inédito Tomo 6 de dicha obra, donde aparece precisamente
esta rectificación. Es decir, al igual que esta publicación ha adoptado como lema «Más allá de
Gustavo Bueno» con motivo del centenario del nacimiento del filósofo, ahora el objetivo final
es ir «Más allá de la Teoría del Cierre Categorial». Por lo tanto, iremos situando todo lo que
hemos  dicho  a  lo  largo  de  esta  introducción,  para  convertir  este  artículo  en  un  verdadero
homenaje a la figura del fundador del materialismo filosófico, Gustavo Bueno Martínez, en el
centenario de su nacimiento.

2. RECONSTRUCCIÓN DE LA TEORÍA DEL CIERRE CATEGORIAL REALIZADA
EN REVISTA METÁBASIS.
Ya en nuestro número 1, en septiembre de 2018, señalamos lo que quedaba pendiente de la
Teoría  del  Cierre  Categorial,  que  eran  dos  cuestiones:  «la  involucracion  de  las  diversas
categorias y el problema de la finalidad en los organismos biologicos, que obligo a pergenar
nuevos lineamientos cuyos hilos (“estromas”) pueden recuperarse» (Rodríguez Pardo, J. M.,
2018, p. 34).

El resultado no se hizo esperar: en tres meses, en enero de 2019, vio la luz el primer hito de
esta reconstrucción, bajo el título  La involucración de las categorías científicas  (Rodríguez
Pardo,  J.  M.,  2019a). Una  idea  que  el  propio  Bueno  señala  explícitamente  en  trabajos
posteriores  a  2006,  con vistas  a  la  publicación de ese  Tomo VI (y más allá,  hasta  los  15
planeados), que finalmente nunca tuvo lugar.

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

7



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Como bien señalamos en dicho artículo, la idea de la involucración entre categorías científicas
no fue una feliz ocurrencia de Bueno que citase de manera accidental.  De hecho, en dicho
artículo citamos una amplia referencia de Bueno al respecto de dicha idea, en un artículo del
año 2007 titulado  Conónimos  (Bueno, G., 2007a), en el que Bueno define la involucración
iniciando con la propia idea de categoría planteada por Aristóteles:

El  tratado  aristotélico  de  las Categorías,  ¿es  un  tratado  lógico,  dialéctico,  o  bien  es
ontológico?

Sin  duda,  es  un  tratado  en  el  que  estas  «disciplinas»  están  involucradas,  sobre  todo
cuando la clasificación aristotélica (homónimos, sinónimos, parónimos) se cruza con la
escolástica  (equívocos,  unívocos,  análogos).  La  clasificación  aristotélica  es
incontestablemente ontológica, aún cuando esté involucrada con la clasificación lógico
gramatical; la clasificación escolástica es lógico gramatical, aunque esté involucrada con
la clasificación ontológica.

Contemplada  esta  cuestión  desde  la  Teoría  del  cierre  categorial,  la  intersección  (o
involucración)  entre  Lógica (material)  y  Ontología,  implicada en los  capítulos  de los
antepredicamentos con los que comienza el libro de las Categorías de Aristóteles, pasa
claramente por el terreno de la Gnoseología, y se mantiene largamente en él. En efecto,
las  ciencias  positivas,  analizadas  desde la  Teoría  del  cierre  categorial,  se  constituyen
precisamente en el proceso de involucración de las diversas figuras gnoseológicas (dadas
en cada uno de los ejes sintáctico, semántico y pragmático) con las diversas realidades
materiales (y muy especialmente corpóreas) de la experiencia (Bueno, G., 2007a, p. 2).

Así,

La involucración de la Gnoseología y de la Ontología puede constatarse a lo largo de
todos  los  ejes  y  figuras,  pero  se  hace  especialmente  notoria  en  la  figura  de
los términos (del eje sintáctico), en la figura de los referenciales (del eje semántico) y en
la figura de los dialogismos (del eje pragmático), en la medida en que todas estas figuras
se organizan a través de símbolos (σ) y objetos (O); y por símbolos (σ) hay que entender,
en Teoría de la Ciencia, tanto a los símbolos del álgebra, lógica o matemática, o a los
símbolos  de  la  Química,  como a  las palabras utilizadas  por  las  diversas  ciencias,  ya
hayan sido acuñadas por ellas ('protón', 'quark', &c.), ya sean redefiniciones del lenguaje
común ('agua', 'roca') (Bueno, G., 2007a, 2).

Por lo tanto, «la involucración es para Gustavo Bueno una intersección o punto de  fricción
entre  una  o  varias  disciplinas  que  comparten  un  mismo  campo  pero  cuyos  cierres  o

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

8



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

metodologías son diferentes. Es obvio que existen puntos comunes entre la Gnoseología y la
Ontología, o entre Lógica y Ontología, pero ello no autoriza a decir que ni sus fundamentos
sean los  mismos  (en  el  sentido  del  fundamentalismo científico  ya  señalado  en  el  anterior
epígrafe) ni a que sean dos conjuntos idénticos, o que una de las disciplinas incluya a la otra.
La involucración es así un modo de relación entre categorías en principio independientes, que
por  lo  tanto  no  se encuentran  ni  ecualizadas  entre  sí  ni  subsumidas  unas  en  otras,  ni  son
isológicas» (Rodríguez Pardo, J. M., 2019a, p. 21).

De esta cuestión surge el problema del campo de una disciplina, es decir, el terreno en el que se
asienta dicha disciplina, sea científica o no, en un campo. El campo, no lo olvidemos, «es ante
todo el territorio en el que tienen lugar las operaciones con conjuntos de términos dados, que
mantienen relaciones unos con otros, y que dan lugar a transformaciones (o a construcciones
transformativas)  de  unos  términos  en  otros  términos  pertenecientes  a  ese  territorio.
Transformaciones  previamente  preparadas  por  las  técnicas,  de  cualquier  tipo  que  sean
(incluyendo aquí a las técnicas mágicas). Y, por extensión, lo que se dice de las ciencias habrá
que decirlo de otras disciplinas que mantengan alguna semejanza o parentesco con las ciencias
positivas  (tales  como  la  Geometría,  la  Termodinámica  o  la  Genética);  y  que  incluso  se
autodenominan, o son consideradas en algunas épocas, como ciencias positivas (como ocurre
con  la  Teología  dogmática)  o  incluso  con  algunas  disciplinas  filosóficas,  aunque  su
metodología sea muy distinta de la que es propia de las ciencias positivas» (Bueno, G., 2005a,
p. 41). 

Un campo (y eso es algo que hemos ido deduciendo tras la publicación de este  artículo e
impartir  posteriores  cursos  y  lecciones  en  diversos  contextos)  que  tiene  que  estar
necesariamente  holizado.  Es  decir,  la  condición  sine  qua  non  para  que  el  campo  de  una
disciplina sea científico es que haya pasado por un proceso de lo que Bueno había definido
como holización. Un concepto que expuso por primera vez en El mito de la izquierda (Bueno,
G., 2003), pero que unos años después, en 2011, se vio obligado a precisar, dada la anfibología
que  había  ido  adquiriendo  en  manos  de  seguidores  de  diversas  oleadas  del  materialismo
filosófico. Anfibología que era inherente al propio concepto, aunque producía una considerable
confusión. Así, en un artículo de este año, Bueno define la holización como un proceso no
científico por sí mismo, sino un procedimiento racional entre otros a la hora de constituir una
categoría científica:

Sin embargo, la  holización,  tal  como la hemos expuesto,  no es la  única metodología
racional; la holización es un metodología racional beta-operatoria orientada al análisis del
campo en el que trabaja considerándola como una totalidad susceptible de ser partida o
dividida  en  elementos,  individuos  o  átomos  (en  sentido  gnoseólogico,  antes  que
metafísico)  a  partir  de  los  cuales  sea  posible  transformar  la  totalidad  originaria.  Sin

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

9



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

embargo, además de los procesos o metodologías de racionalización por holización, de
los procesos de racionalización atómica, teníamos en cuenta, entre otros, los procesos o
metodologías de racionalización anatómica o afines (Bueno, G., 2011, p. 68).

Tenidos en cuentas estos conceptos de campo de una disciplina y holización de dicho campo, la
involucración  se  produce  en  tanto  que  diversas  categorías  se  constituyen  sobre  campos
comunes. Así, se producen casos de involucración entre Matemáticas y Geometría (pese a que
para Aristóteles  relacionar  ambos géneros  es  un salto  ilícito),  entre  Biología y Química,  o
incluso entre la Literatura y la Historia, dentro de las disciplinas denominadas como ciencias
humanas (Bueno, G., 2019a, pp. 23-48).

Posteriormente, en 2021 realizamos una ampliación de esta idea de la involucración señalando
diferentes ejemplos de la misma, complemento de los que señalamos en el artículo de 2019
(Rodríguez Pardo, J. M., 2021). 

Asimismo,  otra  de  las  cuestiones  fundamentales,  que  Bueno  señala  expresamente  en  su
entrevista del año 2006, se refiere al problema de la finalidad en los organismos vivientes. En
este caso, tuvimos que dedicarle dos artículos diferentes, con sendas primera y segunda partes,
(Rodríguez Pardo, J. M., 2019b; Rodríguez Pardo, J. M., 2020). El tema de la finalidad fue
muy trabajado  por  Bueno  durante  sus  últimos  años  en  diversas  publicaciones,  sobre  todo
orientado a tratar la problemática del aborto, que se puso de actualidad por diversas «leyes de
plazos», entre ellas la que el gobierno socialista de España de Rodríguez Zapatero aprobó allá
por el año 2010, y que permitían la práctica del aborto del feto en un estado de gestación aún
más avanzado de lo que la primera ley del aborto había permitido. 

Como ya indicamos en nuestro artículo de 2019, «la Ley Orgánica 2/2010, de 3 de marzo, de
salud sexual y reproductiva y de la interrupción voluntaria del embarazo, o los proyectos de
ley del aborto en Argentina (rechazados el pasado año 2018 por la cámara de diputados) para
ampliar  el  plazo  incluso más  allá  de la  semana 14 según supuestos  tales  como violación,
peligro de la vida o de la salud de la persona gestante y otros lugares, parten de un supuesto
que  consideraremos  gratuito:  que  el  curso  de  la  gestación  del  nasciturus humano  no  es
continuo, sino que pasa por momentos críticos y por tanto permite establecer cortes o plazos
para diferenciar aquellos tramos del curso en los cuales el  nasciturus no fuera todavía una
criatura humana, y aquellos otros a partir de  los cuales el nasciturus pudiera considerarse ya
criatura humana (lo que implicaría que su destrucción, salvo supuestos especiales, constituirá
un homicidio o incluso un asesinato). Desde esta ley, se fija el momento crítico en la semana
catorce del embarazo (el tercer mes). Las prácticas orientadas a destruir al nasciturus antes de
la semana catorce no constituirán delito, sino, antes al contrario, constituirán un derecho de la
mujer  (artículo 14);  las prácticas orientadas a destruir  al  nasciturus después de las  catorce

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

10



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

semanas, salvo supuestos especiales, constituirán un delito muy grave» (Rodríguez Pardo, J.
M., 2019b, pp. 24-5).

A consecuencia  de  ello,  Bueno  trató  dichas  cuestiones  en  su  obra  El  fundamentalismo
democrático  (Bueno, G.,  2010a), señalando la  corrupción existente  en la  ley de plazos del
aborto, y completando lo afirmado en dicho libro con un artículo en el mismo año, 2010, al
respecto. 

El problema fundamental tratado en esa primera parte del artículo de 2019 se refiere, en primer
lugar, a la distinción entre finalidad y teleología:

La distinción entre finalidad (etológica) y teleología (biológica) –aún en los casos en los
cuales no cabe oponerlas por el criterio de la prolepsis (de la propositividad)–, no es una
distinción dicotómica, como lo sería la oposición entre finalidad proléptica y teleología
no proléptica, puesto que hay que reconocer situaciones intermedias o ambiguas. Y esto
sin tener en cuenta que tanto la finalidad como la teleología implican movimientos y
medidas suyas en el tiempo, pero no en un tiempo orientado, en fórmula de Aristóteles,
«según el antes y el después», sino un tiempo orientado «según el después y el antes».
[…] 
Un  caso  en  el  cual  el  finalismo  etológico  y  la  teleología  fisiológica  confluyen
profundamente  sería  el  caso  del  famoso escarabajo  pelotero,  el Scarabaeus  sacer:  la
pelota de estiércol que amasa el escarabajo (por cierto, según una morfología ovoidea), o
bien constituye un objetivo dado en el ámbito de un finalismo nutritivo individual –y en
este caso el escarabajo utiliza cualquier tipo de estiércol «equifinal»– o bien constituye
un objetivo dado en el ámbito de una teleología reproductiva, cuyo objetivo es depositar
un huevo en la pelota ovoide (y para este objetivo el escarabajo utilizará no cualquier tipo
de estiércol, sino el estiércol de carnero): la larva madura comienza a devorar el estiércol
húmedo en el que fue depositado el huevo. (Bueno, G., 2010b, 2). 

A la luz de esta distinción, hay una crítica al aristotelismo de la Iglesia Católica, que defendía
la ley de plazos del aborto:

Esta  «ley  de  plazos»,  paradójicamente,  al  enfrentarse  a  la  visión  continuista  de  la
ontogénesis, reproduce algunas de las líneas fundamentales que fueron utilizadas en la
escolástica  medieval,  de  tradición  aristotélica  (aunque  incorporando  la  teología
espiritualista cristiana), en defensa de la tesis de la animación retardada, fundamentada en
el hilemorfismo de Aristóteles. 
Incluso, en casos aún más extremos, las leyes sobre el aborto, como la española del año
2010, o los proyectos de ley no aprobados aún, hablan no de fases de una evolución

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

11



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

continua del  nasciturus, sino, como si estuvieran imbuidos de metafísica, de «cambios
cualitativos», como si la variación en tamaño, peso o tiempo del nasciturus determinase
su cualidad de ser humano. Pero resulta sumamente gratuito suponer que a partir de la
semana 14 la vida humana no es tal vida humana, y de ahí establecer la conclusión de que
el aborto no es un homicidio y permitir así legalmente la «interrupción voluntaria», es
como suponer la existencia efectiva de ese cambio cualitativo. 
Los  expertos,  tanto  biólogos  como  médicos,  estaban  enteramente  sometidos,  a  la
influencia  de  la  filosofía  del  hilemorfismo  aristotélico  tomista,  o  si  se  prefiere,  del
epigenismo aristotélico, como alternativa del «preformismo arcaico» vinculado a la teoría
de la panspermia de Anaxágoras o de Hipócrates, o incluso a la doctrina traducianista de
los maniqueos, compartida por el joven San Agustín. Pues lo que puede afirmarse con
total evidencia es que no hay ninguna razón objetiva para trazar hoy una línea divisoria
por este punto del curso de la gestación (la semana catorce), y por tanto, sólo por motivos
históricos, que obran inconscientemente en los mismos científicos avalistas, puede ser
explicada la elección de semejante plazo (Rodríguez Pardo, J. M., 2019b, p. 25). 

Curiosamente, el Padre Feijoo, a pesar de ser aristotélico, señala que ya desde el momento de la
concepción el feto tiene forma humana:

Fuera de que, aun prescindiendo de dicha sentencia, siempre queda dudoso si es, o no
humano el feto que viene de la comixtión de mujer con bruto, y entretanto que en esto
hay duda, se debe administrar el bautismo condicionalmente. Concédese que el másculo
concurre active a la generación. ¿Pero quién sabe con certeza, que este concurso activo
sea absolutamente indispensable? ¿Qué evidencia hay de que substituyéndose en su lugar
la actividad de un bruto, no baste el influjo de la mujer para determinar la especie? Si la
hembra concurre active, o meramente passivè, es cuestión en que cada uno dice lo que
quiere, y ciertamente no hay razón alguna fuerte para negarle el concurso activo. Por otra
parte,  ministrando ella  la  materia  para  la  generación,  que ésta  sea  huevo,  que no,  es
verisímil, que esta materia, al depositarse en la matriz de la mujer, viene ya dotada de
tales disposiciones, que sólo puede servir a organización propia de la especie humana.
Parece, que la materia seminal femínea en hembras de distinta especie debe ser diversa; y
esta diversidad, como correspondiente a la distinción específica de las hembras, no puede
menos de ser determinativa de la forma del feto a la misma especie de la madre» (Feijoo,
B. J., 1778, pp. 81-2). 

Y  es  que,  según  el  aristotelismo,  si  el  ser  humano  se  nutre  y  es  capaz  de  sensación,
necesariamente  ha  de  tener  intelección.  Así,   Feijoo  enmienda  la  posición  de  Aristóteles
afirmando que el feto se nutre desde el momento de la concepción, y como en el hombre no

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

12



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

puede  haber  forma  vegetativa  distinta  de  la  sensitiva  y  la  racional,  estará  vivo  como  ser
humano desde el momento de la concepción: 

Sólo propondré dos de sus argumentos. El primero, tomado de que el feto desde el punto
de la concepción empieza a nutrirse, y crecer. Esto sin duda en virtud de alguna forma,
que le actúa, y que tiene virtud vegetativa; pues todo lo que se nutre, y vegeta lo hace en
virtud de alguna forma propia, e intrínseca, que tiene virtud vegetativa, y nutritiva. Pues
como  en  el  feto  no  podemos  admitir  forma  vegetativa  distinta  realmente  del  alma
racional, pues esto sería caer en el error de Aristóteles, parece preciso concederle alma
racional desde el punto de la concepción. ¿Quién no ve, que esta razón por sí sola, y aun
separada de todas las demás, tienen suficiente peso para hacer probables la sentencia? El
segundo argumento se forma sobre la Festividad de la Concepción Inmaculada de nuestra
Señora, en cuyo punto la Iglesia celebra a la Santísima Virgen adornada de la gracia:
Luego  desde  aquel  punto  la  supone  animada,  pues  la  gracia  supone  alma,  a  quien
informe, y santifique. (Feijoo, B. J., 1779, pp. 350-1; Feijoo, B. J., 2019). 

Sin embargo, la distinción entre alma y cuerpo no puede ser estimada desde el punto de vista
materialista:

La distinción entre finalidad (etológica) y teleología (biológica) –aún en los casos en los
cuales no cabe oponerlas por el criterio de la prolepsis (de la propositividad)–, no es una
distinción dicotómica, como lo sería la oposición entre finalidad proléptica y teleología
no proléptica, puesto que hay que reconocer situaciones intermedias o ambiguas. Como el
caso del Scarabaeus sacer que señalamos al comienzo de este epígrafe, donde confluye un
finalismo nutritivo individual con una teleología reproductiva, el depositar un huevo en
una pelota ovoide. Aplicado esto a la reproducción organismos pluricelulares, dotados de
gónadas especializadas en la formación de gametos haploides, la composición de ambos
gametos  (óvulos  y  espermatocitos)  no  es  casual  sino  aleatoria,  sujeta  a  complejas
condiciones de entorno principalmente relacionadas con los progenitores (la «selección
sexual»). Además de las condiciones de entorno del útero, con la solución de continuidad
entre los ovocitos y los espermatocitos (Rodríguez Pardo, J. M., 2019b, p. 35). 

En la segunda parte de este artículo, recuperamos muchas cuestiones inéditas, sobre todo las
relativas al concepto de holobioma. En dicho trabajo, realizamos una demarcación entre dos
disciplinas científicas que están «involucradas», la Química y la Biología, con un desarrollo
histórico  de  dicha  demarcación;  asimismo,  continuamos  realizando  una  historia  de  la
problemática  de  la  finalidad  y  la  teleología,  para  culminar  analizando  el  concepto  de
holobioma, para resolver la cuestión relativa a si existe finalidad objetiva (o teleología) en los
organismos vivientes. 

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

13



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

En dicho final, analizamos dicho concepto, acuñado por la bióloga Lynn Margulis inspirándose
en la idea de la «sopa primigenia» que dice Darwin que fue el origen de los seres vivientes,
pasándose así de un magma meramente lisológico o genérico a un conjunto morfológico de
seres vivientes, a partir de la operación conformado. o paso de lo lisológico o genérico, sin
forma definida (la «sopa») a lo morfológico, lo que ya posee una forma específica. Puesto que
«definir un organismo viviente como un conjunto de elementos químicos define el organismo a
una  escala  lisológica,  la  definición  de  este  mismo organismo desde  categorías  anatómicas
define el organismo a una escala morfológica» (Rodríguez Pardo, J. M., 2020b, p. 34). Lo que
Gustavo Bueno designa como operación de conformado o transformación de un campo en
estado  lisológico  en  el  mismo  supuesto  campo,  ahora  ya  en  en  estado  morfológico,  una
transformación  de  lo  lisológico  a  lo  morfológico,  en  un  proceso  de  «conformado»  que
reproduzca  un  estado  morfológico  originario:  «Este  tipo  de  racionalización  es  el  que
encontramos  en  la  explicación  científica  convencional  del  curso  de  evolución  de  los
organismos vivientes: la explicación comenzará por el estado lisológico de la «sopa biogénica»
—o bien, por el «cigoto lisológico» previo a la conformación morular, y a la morfogénesis
ulterior— y continuará en el análisis del desarrollo del organismo hasta su descomposición y
putrefacción, es decir, por el retorno al estado lisológico» (Bueno, G., 2007b, 2). 

Asimismo, volviendo al problema de la involucración, podemos detectar que en la cita inicial
del artículo Conónimos, Bueno se refiere a la involucración entre ejes del espacio gnoseológico
condujo a Bueno a analizar la Filosofía de las Relaciones, de la que dimos cuenta en el Número
17 de este mismo año (Rodríguez Pardo, J. M., 2024),  y que citaremos en el  contexto del
replanteamiento  que  realizó  Gustavo  Bueno  del  plan  de  trabajo  de  la  Teoría  del  Cierre
Categorial.

Sin embargo, antes de presentar dicho replanteamiento, vamos a ver dónde encaja todo lo que
hemos publicado en estos seis años acerca de la Teoría del Cierre Categorial más allá del Tomo
6, e incluso «más allá de la Teoría del Cierre Categorial», como señalamos en el título de este
homenaje a Gustavo Bueno.

  

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

14



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

3. EL DESPLIEGUE DE LA TEORÍA DEL CIERRE CATEGORIAL.
a. Plan inicial de la Teoría del Cierre Categorial.
En el primer volumen de la Teoría del Cierre Categorial, Bueno esboza en las primeras páginas
el plan general de la obra, que compartimos aquí:

(Bueno, G., 1992, p. 3).

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

15



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Si nos fijamos, las Partes I y II de este plan inicial de la obra corresponden con los Tomo 1 a 5
de la Teoría del Cierre Categorial, es decir, lo ya publicado formalmente dentro de la misma.
La  Parte  III.  La  idea  de  ciencia  desde  el  materialismo  gnoseológico,  corresponde  con
cuestiones que Bueno iba a incluir en el Tomo VI de la Teoría del Cierre Categorial, «Campo y
espacio gnoseológico», es decir, la Sección 1, correspondiente con la teoría de la involucración
que elaboramos  en  2019 (Rodríguez  Pardo,  J.  M.,  2019a;  Rodríguez  Pardo,  J.  M.,  2021).
Asimismo, también dentro de esta rúbrica habría que añadir la cuestión de la finalidad y la
teleología orgánica que tratamos en 2019 y 2020 (Rodríguez Pardo, J. M., 2019b; Rodríguez
Pardo, J. M., 2020) y también la Filosofía de las Relaciones (Rodríguez Pardo, J. M., 2024),
que mencionaremos a fondo en el siguiente apartado.

La  Parte  IV hace  referencia  a  la  clasificación  de  las  ciencias,  tanto  las  ciencias  formales
(operaciones autoformantes) y las ciencias naturales y humanas, que aparecen dispersos en
diversos artículos (Bueno, G., 1984a; Bueno, G., 1984b; Bueno, G., 1978b).

Por último, la Parte V señala hacia dos cuestiones que analizó Bueno esquemáticamente en el
Tomo I de la Teoría del Cierre Categorial: la clasificación de las ciencias (Bueno, G., 1992, pp.
185-213) y la dialéctica de las ciencias (Bueno, G., 1992, pp. 215-26).

Sin embargo, Bueno realizó en los años 2000 a 2006, de cara a la publicación del Tomo VI de
la Teoría del Cierre Categorial (que desgraciadamente no llegó a ver la luz), una reconstrucción
del  plan  general  de  la  obra  que  figura  al  comienzo  del  Tomo  I  de  la  Teoría  del  Cierre
Categorial, sobre el que trabajaremos en el final de este homenaje a Gustavo a Bueno por el
centenario de su nacimiento.

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

16



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

b. El archipiélago de las ciencias, Prólogo al Tomo VI de la Teoría del Cierre Categorial.
Nuevo plan de trabajo de la Teoría del Cierre Categorial.
Como ya  señalamos  al  comienzo  de  este  trabajo,  recordando  las  cuestiones  relativas  a  la
involucración  entre  categorías  científicas,  que  este  desarrollo  «recupera  la  distinción  entre
Noetología  y  Gnoseología,  separándolas  al  definir  la  primera  como  teoría  general  de  la
racionalidad  (que  enlazará  con  los  trabajos  relativos  a  la  teoría  de  las  instituciones)  y  la
segunda como teoría de las ciencias» (Rodríguez Pardo, J. M., 2019a, p. 10). Y precisamente
este fue el punto de partida que adoptó Bueno a la hora de reconstruir el plan de trabajo de la
Teoría del Cierre Categorial: partir de una visión general, lisológica, para pasar a una visión
más de detalle, morfológica. 

De hecho, el archipiélago se refiere a la analogía de atribución. Las ciencias lo son en tanto que
usan  las  matemáticas,  lo  cual  conduciría  a  la  involucración  entre  categorías  científicas,
adoptando  una  perspectiva  morfológica,  o  un  enfoque  lógico  formal,  adoptando  una
perspectiva lisológica. Un planteamiento diferente al señalado en la página 20 del Tomo IV de
la Teoría del Cierre Categorial (Bueno, G., 1993c, p. 20), donde figuran alternativas que Bueno
define  como  cuasi  algebraicas.  Podemos  ver  tales  alternativas  detalladas  en  una  tabla
clasificatoria que extraemos de la citada referencia:

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

17



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Literalmente, en esas lecciones que tuvieron lugar durante los años 2000 a 2006, Bueno señaló
que  en  el  plan  de  trabajo  inicial  que  comentamos  en  el  punto  2,  las  cuestiones  estaban
planteadas de manera muy general (de hecho, como ya vimos, los cinco primeros volúmenes
ofrecen una perspectiva muy general, sin ir al detalle). 

La  idea  de  Gustavo  Bueno,  ya  con  el  proyecto  decidido  de  culminar  los  diez  tomos  que
faltaban de la Gnoseología materialista, era plantear los Tomos VI y VII de la Teoría del Cierre
Categorial como una conexión con los cinco anteriores, aunque ya marcando un paso distinto.
El proyecto original constaba, como ya vimos, de cinco partes. En este caso, solamente hay
dos: una primera parte lógico-material, de carácter gnoseológico (BLOQUE A), y una segunda
parte  de  carácter  ontológico  (BLOQUE  B).  Por  decirlo  de  manera  más  sistemática,  un
planteamiento morfológico frente a un planteamiento lisológico. Por ejemplo, el planteamiento
del cierre categorial, señalando las distintas ciencias positivas como una cuestión de hecho,
frente al planteamiento de la ciencia unificada del Positivismo. 

Digamos que Gustavo Bueno replanteó la Teoría del Cierre Categorial en virtud de esos dos
bloques: 

BLOQUE  A.   CRÍTICO.  LÓGICO-MATERIAL  (MORFOLÓGICO).
GNOSEOLÓGICO. IDEA DE CIENCIA EN EL MATERIALISMO GNOSEOLÓGICO.

BLOQUE  B.  ONTOLÓGICO  Y  DOCTRINAL  (LISOLÓGICO).  TEORÍA  DE
TEORÍAS. LA NOETOLOGÍA. LAS CIENCIAS COMO RACIONALIDAD. 

Este replanteamiento,  en apariencia más simple,  implicaba sin embargo un replanteamiento
enérgico  en tanto  que  tenía  en  cuenta  numerosas  publicaciones  que  había  ido presentando
Bueno desde 1993, año de la edición del Tomo V y último de la Teoría del Cierre Categorial, al
menos formalmente hablando. Por supuesto, habría que reubicar en este planteamiento todas
las cuestiones que Bueno (y nosotros en Revista Metábasis) fue publicando de manera dispersa
en relación a temas diversos (democracia, izquierda y derecha política, el aborto, etc.).

Esta distinción entre lo morfológico y lo lisológico, que Bueno ensayó en varios trabajos, es
aplicable a diversos momentos de la Historia de la Filosofía. Así, Platón y Aristóteles, los dos
primeros filósofos académicos en sentido estricto (excluyendo a la Metafísica presocrática),
mantienen una distinción implícita entre ciencia y filosofía, aunque Aristóteles denomine a la
Metafísica como «la ciencia que se busca». El bloque ciencia-Filosofía se mantendrá durante
milenios  unido  hasta  que  Kant,  en  la  Crítica  de  la  Razón  Pura,  distingue  entre  un  orden

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

18



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

categorial, el de las ciencias, y un orden trascendental, el que pertenece a la Filosofía. Pareciera
entonces que se hubiera adoptado ya una perspectiva morfológica, de detalle, en el análisis de
las ciencias, la del Bloque A. Sin embargo, justo después de Kant, el positivismo de Comte, y
más tarde el positivismo lógico del Círculo de Viena, consideraron la perspectiva lisológica de
una ciencia unificada.

De hecho, desde la perspectiva del Cierre Categorial, la idea de una ciencia unificada es un
absurdo, puesto que no puede haber una Gnoseología general.  Para Bueno, la Ciencia es un
género posterior, diferente a la ciencia de Fichte o de Aristóteles. Y es que las ciencias no se
van generando (y aquí es clave la idea de involucración) de manera azarosa o aleatoria, sino
que dichas  ciencias  surgen siguiendo un orden concreto,  de  tal  modo que  las  ciencias  no
constituyen  un  género  distributivo,  como  si  fueran  esferas  aisladas  unas  de  otras,  sino
atributivo. Quiere esto decir que ha de haber una ciencia categorial que sea el modelo para las
demás. En este caso, el  primer analogado de las ciencias son sin duda las Matemáticas, el
modelo  de  disciplina,  como  dejó  sentado  Bueno  al  afirmar  que  son  la  disciplina  por
antonomasia:

Ante todo, constataremos el «momento» que a las Matemáticas hay que reconocerles en
cuanto disciplina y, no solo esto, sino, en cierto modo, como disciplina por antonomasia.
Por de pronto, como nos lo recuerda su etimología, no cabe olvidar que el término latino
disciplina  (en  su  acepción  concreta  de  «materia  susceptible  de  ser  enseñada»)  se
corresponde con el término griego mathema; así como otros términos de la constelación
de derivados del verbo disco-is, didici,  discere [(sin supino, ni participio; el  participio
de disco es doctus) traducido  al  español  por aprendo (en  cuanto  contrapuesto
a enseño, doceo)]  como discípulo o condiscípulo,  se  corresponden  con  los  términos
griegos mathetés y symmathetés, respectivamente (Bueno, G., 2000, p. 48).

¿Podría considerarse a las ciencias como un género distributivo? Obviamente sí: es el punto de
vista  que consiste  en considerar  a  las  Matemáticas  como una ciencia  formal  o la   Lógica
matemática de primer orden como válida en todo mundo posible, tal y como señaló Carnap.
Está claro que, si hemos de ser rigurosos, las Matemáticas están presentes en numerosos cierres
categoriales, como el de la Física o la Química, y no es por casualidad: el campo de estas
disciplinas  es  común,  puesto que las  Matemáticas  tratan  con superficies,  líneas  y cuerpos,
como la Física, y todas ellas necesitan del cálculo tan irrenunciable en las Matemáticas.

Bueno señalaba que esta distinción entre lo lisológico y lo morfológico, tan importante desde
un punto de vista  noetológico,  era  la  que Aristóteles  trazó entre  los  Primeros  Analíticos  y
Segundos Analíticos.  Para Bueno,  los  primeros  analíticos  son la  Logica  minor y  maior,  el
silogismo in genere, mientras que los Segundos Analíticos ya analizan el silogismo específico,

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

19



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

el denominado como silogismo científico, es decir, el que para Aristóteles aporta conocimiento
universal y necesario. Ahí ya hablamos de una perspectiva morfológica.

De hecho, en los Primeros Analíticos, Aristóteles tiene conciencia de que el silogismo no es
sólo ciencia, sino que tiene un carácter más general como método racional, como veremos en el
último epígrafe. Así, lo fundamental en el Bloque A es estudiar la morfología de las ciencias en
sus componentes genéricos.Y precisamente la escala morfológica implica enfrentarse a cómo
está determinado el espacio gnoseológico, que vamos a ver a continuación.

c. El espacio gnoseológico en este nuevo plan de la Teoría del Cierre Categorial.
Como es bien sabido, el  espacio gnoseológico es un instrumento fundamental dentro de la
Teoría del Cierre Categorial.  El espacio gnoseológico está constituido por la multiplicidad de
todos los componentes, elementos primarios, partes formales y materiales, etc., constitutivos de
las ciencias positivas o relacionados con ellas en tanto se organizan según tres ejes: 

– Eje  semántico  (que  incluye  como figuras  gnoseológicas  referenciales,  fenómenos  y
esencias).

– Eje pragmático (que incluye como figuras gnoseológicas autologismos, dialogismos y
normas).

– Eje  sintáctico  (que  incluye  como  figuras  gnoseológicas  términos,  relaciones  y
operaciones)

Podemos  ver  una  representación  del  espacio  gnoseológico  y  sus  figuras  en  la  siguiente
ilustración (Bueno, G., 1992, p. 116):

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

20



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

21



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Si nos fijamos en el eje semántico, tenemos referenciales, fenómenos y esencias, que tienen su
correspondencia con los  tres  géneros de materialidad (los referenciales  con la  materialidad
primogenérica,  los  fenómenos  con  la  materialidad  segundogenérica  y  las  esencias  con  la
materialidad  terciogenérica).  No  obstante,  la  principal  preocupación  de  Bueno  en  esta
reexposición se centra  en los otros ejes,  el  pragmático y el  sintáctico,  que incluyen cuatro
figuras gnoseológicas de la actividad segregable del sujeto (dialogismos, autologismos, normas
y operaciones) y dos figuras que sí segregan dicha actividad operatoria (términos y relaciones):

De las nueve figuras delimitadas en nuestro espacio gnoseológico sólo cuatro pueden
considerarse como aspirantes  a  una pretensión de objetividad material  segregable del
sujeto: son los términos y las relaciones (del eje sintáctico) así como las esencias y los
referenciales (del eje semántico). Las cinco figuras restantes (operaciones, fenómenos, y
las  tres  pragmáticas:  autologismos,  dialogismos  y  normas)  son  indisociables  de  la
perspectiva subjetual. En cualquier caso, la objetividad reclamada por una construcción
científica no tendrá por qué ser entendida como el resultado de un “transcender más allá
del  horizonte del  sujeto”;  basta  entenderla  como una “neutralización” o “segregación
lógica”  de  los  componentes  del  sujeto.  Unos  componentes  que  se  reconocen,  sin
embargo, como ineludibles en el proceso de constitución del cuerpo científico. (Bueno,
G., 1995b, p. 56). 

En  el  eje  pragmático  tenemos  dialogismos,  autologismos  y  normas.  Desde  este  eje  se
contempla  a  la  ciencia  como  una  suerte  de  comunidad,  como  es  el  caso  de  los  estudios
realizados  por  Steve  Woolgar  y  Bruno  Latour,  una  perspectiva  de  la  ciencia  desde  una
perspectiva de los dialogismos o relaciones entre sujetos. También intervienen los dialogismos
en la famosa distinción entre ciencias nomotéticas e ideográficas de Windelband y Rickert, que
rememoran el famoso pasaje de la Poética de Aristóteles donde se afirma que la poesía es más
filosófica (o científica, según traducciones) que la Historia:

Y también resulta claro por lo expuesto que no corresponde al poeta decir  lo que ha
sucedido,  sino  lo  que podría  suceder,  esto  es,  lo  posible  según la  verosimilitud  o la
necesidad. En efecto, el historiador y el poeta no se diferencian por decir las cosas en
verso o el prosa (pues sería posible versificar las obras de Heródoto, y no serían menos
historia en verso que en prosa); la diferencia está en que uno dice lo que ha sucedido, y el
otro, lo que podría suceder. Por eso también la poesía es más filosófica y elevada que la
historia; pues la poesía dice más bien lo general, y la historia, lo particular. Es general a
qué  tipo  de  hombres  les  ocurre  decir  o  hacer  tales  o  cuales  cosas  verosímil  o
necesariamente,  que es a lo que tiende la poesía,  aunque luego ponga nombres a los
personajes;  y  particular,  qué  hizo  o  qué  le  sucedió  a  Alcibíades  (Aristóteles,  1988,
1451b). 

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

22



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Sin  embargo,  ambos  autores  terminan  contradiciendo  a  Aristóteles,  porque  para  ambos  la
ciencia no es silogística, lo que rompe su unidad en dos tipos fundamentales:  ciencias que
tratan con leyes (nomotéticas) frente a ciencias que analizan hechos irrepetibles (idiográficas). 

De hecho, para Gustavo Bueno los autologismos son «silogismos implícitos», resultado de la
participación previa de los dialogismos (que incluyen operaciones del sujeto) y normas (que
Bueno identifica con las reglas del silogismo). La peculiaridad de estos ejes consiste en que los
dialogismos son los que soportan los autologismos, que lógicamente no son primigenios (para
poder  realizar  operaciones  automáticas,  es  necesario previamente  haber  experimentado con
ellas). En los autologismos, el sujeto queda eliminado, en tanto que la rutina queda incluida en
la  operación  (de  hecho,  las  máquinas,  que  no  son  sujetos  operatorios,  sino  operatores  o
relatores  dentro  del  eje  semántico,  no  tienen inteligencia  ya  que  no  razonan,  simplemente
ejecutan algoritmos. 

Hay teorías autologistas de la ciencia, convirtiéndose en una  figura gnoseológica que absorbe a
las demás. Tal es el caso del «Conócete a ti mismo» de Sócrates, el «diálogo del alma consigo
misma» de Platón, el «Cogito ergo sum» de Descartes o el Yo igual a sí mismo de la Doctrina
de  la  Ciencia Fichte.  Incluso  la  famosa  afirmación  de  Ortega  de  que  «La  verdad  es  la
coincidencia del hombre consigo mismo» entraría dentro de esta clasificación. 

Tampoco podemos olvidar la doctrina del entendimiento agente inaugurado por Aristóteles, que
supone un conocimiento sin sujeto, un hombre abstracto y no «de carne y hueso» por usar la
expresión  de  Unamuno.  Precisamente  la  divergencia  en  la  interpretación  de  la  teoría  del
entendimiento agente en los sistemas de Santo Tomás de Aquino y Averroes es una muestra de
esa posibilidad de un conocimiento sin sujeto. Si mi intelecto fuera distinto del tuyo, sería un
individuo.  Somos  particulares  que  coinciden  en  género  y  es  común  en  especie.  Los
pensamientos son distintos porque son individuos aunque se parecen. Como señala Gustavo
Bueno:

La doctrina averroísta sobre el  «Entendimiento agente universal»,  en cuanto principio
iluminador del conocimiento, que lleva al acto a la inteligencia potencial de todas las
personas humanas, implica el ejercicio de una totalización «atributiva» de su conjunto;
mientras que la crítica de Santo Tomás a esta doctrina averroísta implica el ejercicio de
una concepción «distributiva» del  entendimiento común (distribución reforzada por la
doctrina de la creación nominatim del alma espiritual de cada individuo humano) a todas
las personas individuales humanas (Bueno, G., 1996, p. 152). 

Respecto a la figura gnoseológica de los dialogismos, los mejores ejemplos que podemos poner
en la Historia de la Ciencia los tenemos en los  Diálogos de Galileo, donde utiliza el género

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

23



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

literario  dramatizado para exponer  su método científico.  Es  obvio  que desde la  Teoría  del
Cierre  Categorial  los  sujetos  son  segregados  a  la  hora  de  componer  verdades  científicas,
aunque lo cierto es que las operaciones subjetuales son una fase necesaria de la investigación
científica. 

De hecho, el dialogismo es algo muy utilizado por Ortega, como bien sabemos. Y Ortega y
Gasset valoró la teoría de la relatividad de Einstein como si fueran dialogismos, no identidades
sintéticas. Que La Tierra se mueva y el movimiento de caída de los cuerpos o de los objetos
que se encuentran en la superficie del planeta (como los barcos que se alejan en el horizonte)
no serían más que dialogismos de perspectiva. 

Incluso la distinción que el filósofo del Círculo de Viena Hans Reichenbach planteó entre un
contexto  de  descubrimiento  y  un  contexto  de  justificación  introduce  los  dialogismos,
concretamente en el descubrimiento. Puesto que la ciencia solo puede considerarte  qua tale
cuando ya está justificada, no en el momento de su presunto descubrimiento, cuando no puede
considerarse ciencia en sentido estricto aún. 
 
Si analizamos esta  figura gnoseológica de los dialogismos desde la  perspectiva de Ortega,
entonces  toda la  teoría  de la  relatividad de Einstein se  conforma de dialogismos,  como él
mismo señala en su obra:

No se trata, pues, de reincidir en una interpretación subjetivista del conocimiento, según
la  cual  la  verdad  sólo  es  verdad  para  un  determinado  sujeto.  Según  la  teoría  de  la
relatividad, el suceso A, que desde el punto de vista terráqueo precede en el tiempo al
suceso B, desde otro lugar del universo, Sirio por ejemplo, aparecerá sucediendo a B. No
cabe inversión más completa de la realidad. ¿Quiere esto decir que o nuestra imaginación
es falsa o la del avecindado en Sirio? De ninguna manera. Ni el sujeto humano ni el de
Sirio deforman lo real. Lo que ocurre es que una de las cualidades propias a la realidad
consiste en tener una perspectiva, esto es, en organizarse de diverso modo para ser vista
desde uno u otro lugar. Espacio y tiempo son los ingredientes objetivos de la perspectiva
física, y es natural que varíen según el punto de vista (Ortega y Gasset, J, 1947, pp. 161-
2). 

Sin embargo, pese a que como vemos todas las familias básicas de Filosofía de la Ciencia
reconocen implícitamente la existencia de dialogismos en la conformación de las ciencias, para
dichas familias estos dialogismos implícitos forman parte del núcleo de la ciencia. Desde el
circularismo  gnoseológico  de  Gustavo  Bueno,  los  dialogismos  (al  igual  que  las  restantes
figuras gnoseológicas del eje pragmático) forman parte de la formación de la ciencia, pero no
son  ciencia  en  sentido  estricto  aún.  En  este  punto,  Bueno  se  detiene  a  analizar  la  figura

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

24



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

gnoseológica  de  los  dialogismos  desde  las  perspectiva  de  las  cuatro  familias  básicas  de
filosofías  de  la  ciencia  (descontando  la  propia  de  la  Teoría  del  Cierre  Categorial,  el
circularismo gnoseológico, que sí los reconoce).

Así,  desde  la  perspectiva  del  descripcionismo,  donde  el  principal  representante  es  el
positivismo lógico del Círculo de Viena,  pareciera que hay dialogismos.  Las proposiciones
protocolares que señala Carnap son corregibles. Pero ya no en las proposiciones teóricas, donde
el lenguaje lógico no permite dicha corrección.

Desde  la  perspectiva  del  teoreticismo,  ejemplificado  en  el  falsacionismo  de  Karl  Popper,
tenemos dialogismos constantemente, puesto que la ciencia es una constante corrección. Sólo
cabría establecer un consenso, propio de lo que Kuhn denomina como «ciencia normal» tras
una revolución científica. 

Desde la perspectiva del adecuacionismo, los dialogismos cabría establecerlos en las ciencias
formales,  pero en las naturales  no tendrían sentido.  ¿Qué operaciones cabría  atribuir  a  la
«catástrofe del ultravioleta» detectada en 1870 por  Rayleigh-Jeans, en la que el  color negro
absorbía todo. 

Siguiendo con el  eje  pragmático,  tenemos la  figura  de  las  normas.  Se trata  de  las  rutinas
victoriosas que son genéricas a todo grupo social, incluyendo a los no humanos. Las normas
gnoseológicas (por ejemplo, las que dictaba el  convencionalismo de Poincaré o las normas
inexistentes  del  anarquismo  epistemológico  de  Paul  Feyerabend)  no  serían  internas  a  las
propias ciencias, sino disposiciones que establecen los propios científicos mientras sean útiles
en sus rutinas. Dichas normas se dan a través de sujetos (los maestros frente a los principiantes,
por ejemplo), en una dialéctica diamérica entre sujetos.

Finalmente,  en  el  eje  sintáctico  tenemos  como  figuras  los  términos,  las  relaciones  y  las
operaciones. Precisamente al respecto Bueno dedicó extensas lecciones, tanto en el período
2000-2006  como en  2011,  a  tratar  la  problemática  de  las  relaciones.  Y también  aparecen
referencias,  como es  lógico,  a  las  relaciones,  a  las  que  Bueno  dedicó  también  numerosas
lecciones  posteriores,  que recogimos bajo la  forma de artículo este  mismo año (Rodríguez
Pardo, J. M., 2024).

Así, como señalamos en nuestro artículo de comienzos de año, si acudimos a la representación
de las ciencias, nos encontraremos con que las relaciones son una de las figuras del espacio
gnoseológico, dentro del eje sintáctico). Los ejes del espacio gnoseológico no son estancos,
sino  que  están  involucrados  entre  sí.  Veamos  la  definición  que  en  la  Teoría  del  Cierre
Categorial se ofrece sobre las relaciones, frente a «los términos de una ciencia, constitutivos de

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

25



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

su campo como partes formales suyas[...], han de considerarse siempre como términos dados
junto a otros términos, es decir, en la perspectiva del eje sintáctico» (Bueno, G., 1992, p. 115),
y las operaciones, que generan términos «sobre los cuales podrán establecerse las relaciones
que son el objetivo de la ciencia aritmética)» (Bueno, G., 1992, p. 117). 

Si nos fijamos en la figura, las relaciones aparecen junto a los términos y las operaciones en el
eje  sintáctico.  Veamos que definición aporta Bueno sobre dicho concepto: En cuanto a las
relaciones,  […]  si  tienen  significado  gnoseológico  (y  no  meramente  ontológico),  se
establecerán entre objetos definidos (σ), pero por la mediación de otros objetos definidos (σk) y
no inmediatamente a traves de objetos (Ok). Este punto de vista es de la mayor importancia en
orden a la consideración de las relaciones gnoseológicas como formando parte del género de
las materialidades terciogenéricas. Las relaciones establecidas entre los términos del campo son
relaciones  ideales  (funcionales),  repetibles,  universales,  abstractas,  no  relaciones  concretas
(objetivo  de  las  tecnologías).  La  relación  pitagórica  entre  los  catetos  y  la  hipotenusa  del
triángulo  rectángulo  es  una  relación  terciogenérica,  que  desborda  los  términos  concretos
(empíricos, factuales), sobre los cuales se establece. Soportes de estas relaciones son no sólo
los símbolos (o relatores simbólicos, algebraicos), sino también relatores físicos (como puedan
serlo las balanzas o termómetros). Si hay una posibilidad de distinguir relaciones y operaciones
—sin perjuicio de su semejanza, en cuanto «generadoras» de contenidos nuevas del campo, a
partir de otros dados—, acaso es porque podemos utilizar el criterio siguiente (y solamente
este):  las  operaciones  determinan  términos  del  mismo  nivel  lógico  que  los  términos
originantes; las relaciones determinan estructuras que desbordan el nivel de los términos (y
que, por ello, habrán de ir asociadas a proposiciones) (Bueno, G., 1992, pp. 119-20). 

De aquí Bueno obtiene como tesis que las ciencias no se refieren a un objeto sino a un campo
gnoseológico, que «contiene múltiples términos (simples o complejos) que se codeterminan a
través de operaciones y relaciones; y estos términos deben, a su vez, pertenecer a diversas
clases, que habrán de figurar como tales en el campo, precisamente porque si solo hubiese una
única clase de términos, aunque tuviese múltiples elementos, las operaciones y relaciones con
ella se reducirían de forma tal que no cabría hablar ni siquiera de un «sistema de operaciones»
(es esta una característica gnoseológica no siempre reconocida; [...]» (Bueno, G., 1992, p. 117).

 De hecho, las operaciones permiten a su vez la relación entre términos: Cuando los términos
σi,  σj  […]  se  relacionan  entre  sí  a  través  de  Sk  (un  Sk  corpóreo,  con  capacidad  de
manipulación, no una «mente»), podemos pensar en la figura de una operación (las operaciones
son,  según lo  dicho,  originariamente  manuales,  quirúrgicas;  y  se  pueden  clasificar  en  dos
grandes grupos: operaciones que separan cuerpos —analíticas —, y operaciones que aproximan
cuerpos —sintéticas—). Una operación, en efecto, la entendemos como la transformación que
un objeto o varios objetos experimentan en cuanto son determinados por el sujeto operatorio

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

26



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

[...]  lo  que  equivale  a  decir  que  la  operación  nos  remite  a  un  género  de  materialidad
segundogenérica» (Bueno, G., 1992, p. 119).

Es decir,  si  nos fijamos las  relaciones presuponen términos corpóreos,  es decir,  del  primer
género de materialidad (M1), y son operador por sujetos que realizan la conexión entre ellos
(M2).  El  motivo de esta  prioridad lo encontramos no en la  propia Gnoseología,  sino en la
Ontología. Y es que sólo lo corpóreo es operable. De hecho, para deducir esto que estamos
diciendo hemos de acudir a la involucración entre los tres ejes del espacio gnoseológico, en
este caso del eje sintáctico, donde se encuentran los términos, relaciones y operaciones, con el
eje semántico. 

Los referenciales  fisicalistas  de este  eje  semántico son los  que posibilitan  las  operaciones,
puesto que «si en el campo de una ciencia no figurasen objetos fisicalistas, las operaciones
serían imposibles. La exigencia de referenciales, según esto, viene determinada no tanto por
motivos ontológicos —“sólo lo que es corpóreo es real”—, o por motivos epistemológicos
—”sólo lo que es corpóreo es cognoscible”—, sino por motivos gnoseológicos: “sólo lo que es
corpóreo es operable”» (Bueno, G., 1992, p. 119). 

De este  modo,  diremos que los términos tienen un referente fisicalista,  corpóreo (M1),  las
operaciones necesitan de un sujeto (M2) y la relación una entidad terciogenérica (M3), cuyo
fundamento es la conexión entre términos. Gustavo Bueno lo insinuaba en 1972 a propósito de
varios ejemplos dados en las ciencias: 

La  otra  «pista»  a  lo  largo  de  la  cual  se  mueve  la  razón  dialéctica,  que  remonta  la
corporeidad, partiendo de ella, es de naturaleza bien distinta. Diríamos que, en lugar de
ser física o química, es geométrica (M3), y por ello ha podido ser ampliamente transitada
desde los tiempos de Platón.  Dado un universo sembrado de cuerpos (astros,  células,
moléculas), es necesario también reconocer las relaciones de distancia entre ellos. Pero
las distancias entre los cuerpos no son corpóreas —la distancia entre los astros no es un
rosario de astros; la distancia entre las células no es una cadena de células; la distancia
entre las moléculas no es una molécula—, sin que por ello pueda en ningún momento
afirmarse que sean «inmateriales». Esas distancias (que fueron llamadas «vacío» por los
atomistas antiguos), cuya realidad es tan efectiva, por lo menos, como la que puede serle
atribuida a los propios cuerpos (es decir: no es posible defender la opinión de la idealidad
de esas distancias si,  al  mismo tiempo,  no se defiende la  «idealidad» de los cuerpos
distanciados), son plenamente materiales, aunque sean incorpóreas (Bueno, G., 1972, pp.
32-3). 

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

27



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

En consecuencia con lo anterior, como señalamos en el Número 17 de nuestra publicación,
Bueno  constató  entonces  la  omnipresencia  de  relaciones  en  las  ciencias.  El  ejemplo  más
inmediato que encontramos de dicha omnipresencia de las relaciones en las ciencias lo tenemos
en la Aritmética,  utilizando números naturales (que son los términos de la Aritmética),  las
relaciones  aritméticas  son menor,  mayor  e  igual;  las  operaciones  son la  suma,  la  resta,  la
multiplicación y la división, que constituyen el cuerpo de los números racionales, ampliado a
su vez con los irracionales, los complejos, etc. Todo esto que decimos parece trivial, pero en
absoluto lo es» (Rodríguez Pardo, J. M., 2024, p. 24). 

Por ejemplo: la operación producto relativo, tal que xRy yRz, xNz, siendo R = «ser hijo de» y
N = «ser nieto de». De este modo, ser hijo del hijo es ser nieto, el cuadrado de la relación «ser
hijo de». Tenemos así los productos relativos, que son relaciones encadenadas. Pero también el
producto  de  las  inversas,  P-1  x  S-1,  es  un  producto  relativo.  Es  una  relación  puramente
abstracta, formal, pero también la relación inversa de «abrir una puerta», que es despegar la
hoja  del  marco,  es  «cerrar  una  puerta»,  que  consiste  en  poner  el  pasador.  Es  decir,  estas
relaciones abstractas  son una reproducción de relaciones concretas.  Es decir,  las relaciones
formales son en realidad relaciones materiales, universales y comunes a todos los campos; es lo
que Bueno denomina como abstracción total: 

Lo concreto,  en suma, requiere la  abstracción de muchas conexiones,  interacciones  o
relaciones, es decir, el corte de las mismas; un corte que poco tiene que ver con el “corte
epistemológico” de Bachelard-Althusser, y que tiene mucho que ver con la praecissio que
los escolásticos reconocían en los conceptos “precisivamente inmateriales”. En cualquier
caso, la abstracción no es un proceso unívoco. 
Tradicionalmente se reconocían dos tipos de abstracción, según la relación holótica que
lo abstracto mantuviese con lo concreto de referencia: la abstracción total y la abstracción
formal» (Bueno, G., 2007b, p. 2). 

Las relaciones materiales serían semánticas y las formales sintácticas, las propias del Álgebra
de  relaciones,  que  están  utilizando relaciones  referidas  a  las  propias  letras  y  símbolos  del
tratado de Álgebra (operaciones autoformantes…). Por algo señala Russell en sus Principia
mathematica que el Álgebra de relaciones es el fundamento de las Matemáticas. Asimismo, las
relaciones se vinculan deícticamente a diversos dominios o campos de la realidad. Son, por lo
tanto,  comunes  a  diversos  campos,  involucrando  más  de  una  categoría.  Es  el  caso  de  la
involucración de las categorías científicas, que estudiamos en el año 2019. Un ejemplo muy
interesante  de  involucración  lo  tenemos  en  el  caso  de  la  Serie  de  Leibniz  o  «relación  de
Leibniz», para Bueno otra forma de «”involucración de la Aritmética y de la Geometría” en
situaciones gnoseológicas relevantes tales como la constituida por la «relación de Leibniz»: 1/1
– 1/3 + 1/5 – 1/7... → π/4, que obliga a comunicar los géneros matemáticos, tradicionalmente

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

28



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

designados  como  cantidad  discreta  y  como  cantidad  continua,  considerados  como
incomunicables)» (Bueno, G., 2002b, 2). Por lo tanto, el número π es una relación geométrica,
que demuestra que los géneros están comunicados (Rodríguez Pardo, J. M., 2019a, 30). La
involucración es una relación dada en las ciencias a la escala de sus campos. 

Se puede apreciar la importancia de las relaciones en las ciencias, aunque sin embargo durante
la Historia de la Filosofía. Aristóteles fue el primero en establecer la relación como categoría,
que pese a ser accidental se dibujaba como peculiar, puesto que la sustancia no es solamente
inherencia (pros ti) sino algo hacia otro (ad aliquid). De esta manera, Aristóteles señala las
cuatro primeras categorías que sirven para clasificar el ser: la sustancia, la cantidad, la cualidad
y la relación, que serán las fundamentales: la sustancia por ser el ser mismo, y las otras tres
emanaciones de la sustancia, esto es, accidentes suyos. El accidente es un esse in, emana de la
sustancia.  De hecho,  en la  tradición posterior,  ese «ser  debilísimo»,  esa ambigüedad de  la
relación, que es inherente a la sustancia, pero a la vez está en otra (el esse in se convierte en
esse ad, en aliquid), De hecho, la principal aplicación de la Filosofía de las Relaciones en la
Teología  dogmática  cristiana  es  la  Santísima  Trinidad.  Ya desde  San Agustín,  la  Teología
dogmática supone que las tres personas son relaciones, por lo que las relaciones han de ser una
realidad.  Incluso  San  Agustín  afirma  que  la  relación  no  es  una  categoría  accidental,  sino
sustancial.  Y  es  que  las  tres  personas  de  la  Santísima  Trinidad  son  la  misma  sustancia
(homoiosis theo, el mismo Dios), por lo que la relación entre estas Tres Personas ha de ser un
elemento sustancial.

Aunque la tendencia desde la crítica nominalista fuera convertir las relaciones en términos «de
razón», una mera cuestión de nombres, lo cierto es que Es obvio que la Metafísica aristotélica
ha sido sobradamente criticada a lo largo de los siglos. Sin embargo, aún seguimos concibiendo
las cosas que existen en el mundo como sustancias, como si realmente estuvieran compuestas
de materia y forma, de un agente que las hubiera conformado y orientadas a un télos. Las
relaciones  son  instituciones,  las  hemos  institucionalizado  analíticamente,  a  través  de  las
transformaciones idénticas, es decir, son «en el sentido de figuras de acciones ya ejercitadas
(otra vez: figuras reproducibles de acciones, no sólo de los resultados desprendibles de esas
acciones) que nos son recordadas (anamnesis) pero también en el sentido de figuras que han
desempeñado  (o  pueden  seguir  desempeñando,  en  algún  caso)  el  papel  de  programas
operatorios (prolepsis) de la acción de los hombres. Flujos canalizados cada uno de los cuales
está  constituido  como  una  composición  (concatenación,  coordinación)  de  operaciones,
aplicadas a determinados objetos o valiéndose de determinados instrumentos, según una pauta
o figura que se ha formado y consolidado en el curso de una experiencia práctica reproducible»
(Bueno, G, 2005b, p. 9).  

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

29



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Ya por  último,  Gustavo Bueno esboza al  final  de este  replanteamiento,  al  igual  que en el
planteamiento  primitivo  de  la  obra,  una  clasificación  de  las  ciencias,  que  dejaremos  para
posteriores trabajos.

d.  Bloque B. Las ciencias como racionalidad.
Una de las novedades más importantes de la nueva perspectiva adoptada por Gustavo Bueno
para la Gnoseología materialista es la consideración de la racionalidad a la hora de analizar las
ciencias. Supone un nuevo enfoque añadido a los nueve enfoques aparecidos en el Tomo 1 de
la  Teoría  del  Cierre  Categorial:  ocho de ellos  no gnoseológicos  y uno gnoseológico.  Aquí
cabría añadir el enfoque de las ciencias como racionalidad, junto al enfoque epistemológico, el
psicológico-biográfico,  etc.  Por  lo  tanto,  el  BLOQUE B de  este  nuevo replanteamiento  se
refiere  a  una  perspectiva  lisológica,  remontándose  a  la  Noetología  o  teoría  general  de  la
racionalidad,  que  Bueno  reconstruyó  justamente  durante  estos  años  como  teoría  de  las
instituciones. (Bueno, G., 2005b).

Como es obvio, hay racionalidad científica y no científica. De hecho, la ciencia se contrapone
al arte precisamente por relacionarse con la razón, tal y como analizamos en un trabajo previo
donde planteamos una definición de arte sustantivo (Rodríguez Pardo, J. M., 2023).  De hecho,
sin razón, no habría ciencia, pero está relacionada también con lo irracional. 

No obstante, antes de abordar esta teoría de la racionalidad remozada, recordemos lo que dijo
Gustavo Bueno sobre su proyecto de la Noetología en el año 2002:

Durante  los  años  cincuenta  del  pasado  siglo,  en  Salamanca,  intentaba  liberarme  del
psicologismo –un psicologismo procedente ya fuera del behaviorismo, del psicoanálisis,
de la reflexología y, en parte, del gestaltismo– que inundaba entonces no sólo la lógica,
sino también  la  crítica  de arte,  la  ética,  la  moral,  la  pedagogía  (a  través  de Piaget).
Naturalmente, las críticas de Husserl al psicologismo ofrecían en aquellos años el mejor
instrumento  para  conseguir  una  tal  «liberación».  Por  mi  parte,  creía  entonces  haber
vislumbrado  dos  caminos  capaces  de  conducir  más  allá  de  los  reduccionismos
psicologistas.Uno de ellos partía de los contenidos noemáticos (que Husserl distinguía de
los noéticos Husserl había acuñado ambos términos noético y noemático partiendo del
griego–; […] El otro camino partía de la subjetividad atribuida a la lógica formal cuando
se interpretaba como expresión de las leyes del pensamiento (todavía por Boole, o por
Stuart Mill), es decir, aquello que en los términos de Husserl constituía el orden de las
noesis. Pero las noesis husserlianas no podían separarse de los noemas, de los contenidos
objetivos. Según esto me parecía posible remontar las leyes lógico-formales interpretadas
como expresión de un «orden mental» (o intelectual-psicológico) a fin de establecer unas
leyes de este orden noético que alcanzarían ya un sentido lógico-material y no meramente

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

30



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

psicológico; un orden lógico-material capaz de incorporar principalmente los procesos
dialécticos, […] Acuñé por todo esto, ad usum privatum, el término «noetología». La
Noetología  pretendía  ser  la  disciplina  orientada  a  investigar  y  a  establecer  las  leyes
universales  dialécticas  del  «pensamiento»,  pero  entendiendo  el  «pensamiento»  no  en
términos  subjetivo-psicológicos,  sino  más  bien  subjetivo-lógicos,  es  decir,  noéticos
(interpretando a Husserl con libertad) (Bueno, G., 2002a, p. 2). 

Esta Noetología de inspiración husserliana inspiró a Bueno para construir un concepto como
fue el de «universal noético»:

Se presupone el concepto corriente de universalidad, como relación de uno a varios, que
aparece en la predicación. Podemos construir el concepto de universal noético como un
caso  particular  de  la  universalidad,  cuando  la  denotación  está  constituida  por  actos
noéticos, en tanto que todos ellos son semejantes entre si no por otra razón, sino por
mentar el mismo contenido noemático. Es muy importante que el criterio de agrupación
de los actos noéticos en un «círculo de semejanza» sea precisamente la comunidad en su
referencia a un noema determinado, y no cualquier otra razón en que puedan convenir,
por ejemplo, el ser todos ellos actos de una persona N. En tanto se consideren los actos
noéticos  iguales  entre  si,  prescindiendo  del  contenido,  no  llegaremos  al  concepto  de
universal noético (Bueno, G., 1956, p. 573) 

E incluso en una de sus primeras obras programáticas, Ensayos materialistas, Bueno distigue
entre noema y noesis, prueba de esa inspiración husserliana:

la Idea «M» de Materia ontológico-general solamente puede entenderse en el contexto del
Mundo (Mi = {M1, M2, M3}) y entenderla como una Idea que ha sido dialécticamente
construida (históricamente) a partir del regressus de ese mismo universo. Esta afirmación
equivale a postular que la Idea de Materia general (M), como idea crítica, es indisociable
de su propia génesis  como idea,  es decir,  que no podemos asumirla  como una cierta
«representación noemática» que nos pusiese en presencia de una cierta realidad, como si
fuese posible entregarnos a ella en sí misma, en lo que se nos da. Es necesario, en todo
momento, restablecer el circuito entre el «contenido noemático» de la Idea filosófica de
Materia, y su constitución «noética», histórica. En esto consiste precisamente la crítica y,
eminentemente, la crítica filosófica (Bueno, G., 1972a, 64). 

Y pese  a  que  Bueno,  tras  estas  referencias,  no  volvió  a  mencionar  la  Noetología,  nunca
renunció a tal proyecto:

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

31



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

No nos atreveríamos a  seguir  defendiendo hoy el  proyecto de una Noetología en las
condiciones  expuestas;  pero  tampoco  nos  atreveríamos  a  impugnarlo  de  plano.
Probablemente Alberto Hidalgo tiene razón cuando dice que la formulación del proyecto
noetológico en El papel de la filosofía “quedó varada en el preciso instante en que sus
materiales básicos ingresaron en el círculo más potente de la Gnoseología”. Sin embargo,
el  proyecto  de  una  Noetología  sigue  desbordando  el  proyecto  gnoseológico  (como
proyecto de una teoría general de la ciencia), puesto que aquél buscaba englobar tanto a
las formas de proceder de la razón científica como a las formas de proceder de la razón
filosófica. El análisis de los procedimientos más generales de la razón dialéctica (de sus
desarrollos constructivos, de sus contradicciones internas, de sus metábasis) es una tarea
que,  sin  perjuicio  de  su  ambigüedad,  la  consideramos  todavía  abierta  a  la  filosofía.
(Bueno, G., 1995b, p. 119) 

Tras este anuncio del año 2002, Bueno no tarda en plantear una teoría de la racionalidad que
sigue siendo noetológica, puesto que reconstruye las leyes noetológicas que planteó Bueno en
1970. De hecho, como señalamos en nuestro trabajo sobre el arte sustantivo (Bueno, G., 2023,
p. 25), Tomando estas bases de su teoría general de la racionalidad, Bueno formuló tres «leyes
noetológicas»:  I.  Axioma  de  la  composición  idéntica.  II.  Axioma de  la  contradicción.  III.
Axioma de la asimilación o neutralización de la contradicción.  Limitación de la  identidad.
(Bueno, G., 1970, 170-90). Así, En términos de identidad, la contradicción se presentará bajo
dos modos:  — Modo primero:  lo  mismo nos conduce a  lo  distinto.  — Modo segundo:  lo
distinto  nos  conduce  a  lo  mismo.  Estos  modos,  en  términos  de  todos  y  partes,  quedarían
precisados así: — Modo primero: reiterando un mismo tipo de totalización, llegamos a partes
que desbordan el  todo. — Modo segundo: arrancando de partes diferentes, llegamos a una
misma  totalidad  (midiendo  la  masa  de  inercia  y  la  masa  de  gravitación  de  un  cuerpo,
encontramos un ajuste  según la  identidad).  (Bueno,  G.,  1970,  p.  175).  De hecho,  y  no  es
casualidad, en un artículo del año 1995 analizando la Idea de Dialéctica y sus figuras, presenta
también estos dos modos: de lo mismo a lo distinto y de lo distinto a lo mismo, los procesos de
convergencia y de divergencia (Bueno, G., 1995c, pp. 47-8). 

La «teoría de teorías» que sobre la racionalidad propone Bueno en 2005 va sobre todo contra el
psicologismo. El ser humano interactúa con otros seres humanos y con otras voluntades no
humanas.  Lo  que  denominamos  como razón  abarca  sobre  todo  al  eje  circular  del  espacio
antropológico,  es  decir,  a  las  relaciones  de  seres  humanos  con  otros  seres  humanos,  y  la
racionalidad abarca a otros ámbitos. De hecho, la teoría de la razón del materialismo filosófico
supera  el  espiritualismo  de  Aristóteles  o  San  Agustín  atribuyendo  racionalidad  objetiva  a
voluntades no humanas, es decir, a los animales. Y más aún: desde la perspectiva del eje radial,
es  decir,  de  las  relaciones  de  los  seres  humanos  con  objetos,  cabe  hablar  de  estructuras
raciomorfas.  hormigas,  abejas,  estigmemia.  Logomorfo:  Conducta,  caracterizada  por  su

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

32



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

racionalidad objetiva. Es la de estos animales, o incluso la de los planetas, como hace Espinosa
en su  Ética al hablar de las leyes del reposo y el movimiento de Galileo,  motus et quies.  La
razón sí tendría sentido en el mundo físico, como en la Física de los estoicos o en la Mecánica
racional de Newton (Bueno, G., 2008b, p. 63).

Y en 2005, al presentar su teoría antropológica de las instituciones, como «figuras del hacer
humano»,  como  «los  cauces  morfológicos  a  través  de  los  cuales  se  cumple  la  definición
(lisológica) tradicional del hombre como animal racional» (Bueno, G., 2005b, p. 6), Bueno
reitera las tres leyes noetológicas formuladas un cuarto de siglo antes. De tal modo que la
racionalidad es para el materialismo filosófico un proceso de tres fases: composición, reacción
del entorno e incorporación del primer paso:
 

[...]la racionalidad humana la haremos consistir, en una definición por recurrencia, en un
proceso dialéctico en el que tuvieran lugar las transformaciones «idénticas» (pero, ante
todo, transformaciones) a lo largo de tres momentos o fases: (I) Un momento de posición
operatoria de partes (momento que implica una composición y una descomposición o
destrucción  de  las  partes  compuestas  respecto  de  terceras),  (II)  Un  momento  de
contraposición con el medio entorno o con las partes del dintorno, y (III) Un momento de
recomposición controlada de las partes contrapuestas o resolución en la totalidad inicial.
(Bueno, G., 2005b, p. 25) 

Tenemos así una definición de racionalidad. Sin embargo, ¿cabe definir la irracionalidad? Para
Bueno  sí,  como  un  resultante  de  aquello  que  no  es  racional,  lo  alogos.  Por  ejemplo,  los
números  «irracionales»,  resultado de  operaciones  de  los  números  racionales.  Otro  ejemplo
extraído de la teología escolástica lo pone Bueno a propósito de Dios, que no es racional, como
señala en Dios salve la razón: 

La  racionalidad no puede ser  predicada  de Dios,  del  Dios  de  la  Teología  natural  de
Aristóteles y sucesores. Del Dios de la Teología natural, en cuanto entidad simple (Acto
Puro, sin composición hilemórfica, por tanto) e inmóvil (que no admite, en consecuencia,
transformaciones en su seno), no se puede predicar la racionalidad. Aristóteles se arriesgó
a asimilar al Acto Puro y Motor Inmóvil con el pensamiento humano; pero se trataba de
una  asimilación  analógica,  que  destruye  su  propio  fundamento  porque  mientras  el
pensamiento humano es el que procede discursivamente «por composición y división de
objetos», el pensamiento divino no necesita de objeto exterior alguno que pueda dividir o
componer.  Es autista, porque  el  «único  objeto»  digno  de  sí  mismo  es  su  propio
pensamiento (kai estin he noesis noeseos noesis, Metafísica, XII, 9, 1074b 34). Por este
motivo, desconocemos el contenido del pensamiento divino («sólo Dios es teólogo») y
sólo podemos decir  de ello  algo negativo,  a  saber,  que Dios no es racional.  Dios no

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

33



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

necesita hacer silogismos, no necesita del discurso, su «pensamiento» no tiene nada que
ver con el pensamiento racional. Se me permitirá recordar aquí que este corolario de la
teología aristotélica fue reconocido por la tradición cristiana que incorporó la teología
natural de Aristóteles, principalmente en la tradición del tomismo ortodoxo: In scientia
divina nullus est discursus (dice Santo Tomás en I/XIV/VII/r; también en I/XIII/XII/c, en
I/XIV/V/3,  &c.).  El  cardenal  Cayetano,  en  su Comentario a  la Summa, I,  XIV,  VII,
dice: Scientia Dei nullo modo est discursiva... Discursus secundum succesionem consistit
intelligendo unum post  aliud:  sed Deus omnia videt  in  uno quod est  ipse:  ergo non
discurrit intelligendo unum post aliud... (Lyon 1575, pág. 85). Y Juan de Santo Tomás
(Quaestiones  disputatae, XVI,  III,  Lyon  1663,  pág.  381): Unde  proprie  Deus  non
cognoscit  ex  causis,  sed  per  causas,  &  in  causis,  quia  ly ex dicit  vel  cognitionem
desumptam a rebus, vel unam cognitionem deductam ex alia aut succedentem post aliam
quod pluralitatem cognitionum importat, ...

Dios  no  es  racional,  en  la  tradición  aristotélica  escolástica,  ni  su  pensamiento  ni  su
esencia tienen que ver con la Razón. Otra cosa es que la Teología natural «intelectualista»
atribuya al Acto Puro una naturaleza suprarracional que contiene virtualmente a la Razón;
pero  también  puede  atribuirle  una  naturaleza  extramental,  no  reducible  a  la  «lógica
intelectual»,  un  pensamiento  no  racional,  no  sometido  a  la  «lógica  humana»,  en  la
tradición del voluntarismo de Avicebrón, de San Pedro Damián o del propio Duns Escoto
(al que Benedicto XVI cita expresamente en su lección, pág. 18), o de Pascal, del que
luego hablaremos. (Bueno, G., 2008b, pp. 63-65). 

Evidentemente, las ciencias cabe caracterizarlas como un análogo de atribución de la razón. Sin
embargo,  las  ciencias  no  son simplemente  racionalidad.  Este  es  un  enfoque  que  desborda
necesariamente el enfoque gnoseológico, aunque desbordar no implica negar, ni este ni en otros
casos.

De  hecho,  el  propio  Bueno  señala  que  la  racionalidad  noetológica  ya  se  encuentra  en
Aristóteles con su teoría del silogismo. Así,  los Primeros Analíticos de Aristóteles son una
teoría de la racionalidad, mientras que los Segundos Analíticos son una Teoría de la Ciencia, en
tanto  que se refieren al  conocimiento universal  y  necesario (Aristóteles,  2007).  Aunque la
necesidad en el silogismo está fundamentada noetológicamente, puesto que el silogismo trabaja
con clases nomotéticas que están determinadas por otras clases. En ese sentido, el silogismo
cabe  definirlo  como  un  subconjunto  de  la  teoría  general  de  la  racionalidad.  Es  decir,  el
silogismo es noetológico:

«una ametralladora,  o  un misil,  es  una institución  tan  racional  como pueda serlo  un
silogismo  proposicional  («noetológico»);  por  supuesto,  la  racionalidad  de  las
instituciones  extrasomáticas  se  manifestará  en  la  concatenación  de  sus  partes

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

34



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

involucradas con la racionalidad conductual de los sujetos que las utilizan» (Bueno, G.,
2005b, pp. 26-27). 

4. CONCLUSIÓN.

Llegamos al final de este trabajo homenaje a Gustavo Bueno en el centenario de su nacimiento.
Con  este  artículo  no  solamente  hemos  recopilado  todo  lo  relativo  a  la  Teoría  del  Cierre
Categorial de Gustavo Bueno que hemos ido presentando en estos últimos seis años, sino que
además ya tenemos un planteamiento general de cómo culminar la Gnoseología materialista
inaugurada por Bueno. 

Si  volvemos  atrás  nuevamente  al  año 2018 y  releemos  el  trabajo  que  preparamos  para  el
Número 1 de Revista  Metábasis,  veremos que en nuestro artículo del número inaugural de
nuestra revista, de nosotros depende que esta Quinta Oleada (2016-2025) volviese a ser una
etapa  efectiva  de  desarrollo  del  sistema,  como  antaño,  o  simplemente  constatar  que  «el
materialismo filosófico, sin la activa presencia del que fuera su acuñador y principal adalid, se
ha convertido ya en una filosofía dogmática y exenta de los problemas del presente, con sus
ocasionales  presencias  en  los  medios  de  comunicación  convencionales,  como  filosofía
“inmersa” en los problemas del presente» (Rodríguez Pardo, J. M., 2018, p. 33). Pese a que aún
queda un arduo trabajo por delante que supondrá ir más allá de la Teoría del Cierre Categorial
tal y como la concibió su fundador, puede decirse que nuestro esfuerzo, seis años después, no
ha resultado en vano. Gustavo Bueno Martínez, in memoriam.

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

35



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

5. BIBLIOGRAFÍA CITADA.

Aristóteles (1988). Poética. Madrid: Gredos. 

Aristóteles (2007). Tratados de Lógica. Madrid: Gredos.

Bueno, G. (1956). El universal noético: su estructura lógica y ontológica. Revista de Filosofía,
XV, nº 58-59, pp. 573-6. 

Bueno, G. (1970). El papel de la filosofía en el conjunto del saber. Barcelona: Editorial Ciencia
Nueva.

Bueno, G. (1972). Ensayos materialistas. Madrid: Editorial Taurus.

Bueno, G. (1978a). Conceptos conjugados. El Basilisco, Nº 1, pp. 88-92.

Bueno,  G.  (1978b).  En  torno  al  concepto  de  «ciencias  humanas».  La  distinción  entre
metodologías α-operatorias y β-operatorias. El Basilisco, Nº 2, pp. 12-46.

Bueno, G. (1984a).  Operaciones autoformantes y heteroformantes. Ensayo de un criterio de
demarcación gnoseológica entre la Lógica formal y la Matemática (I). El Basilisco, Nº 7, pp.
16-39. 

Bueno, G. (1984b).  Operaciones autoformantes y heteroformantes. Ensayo de un criterio de
demarcación gnoseológica entre la Lógica formal y la Matemática (y II).  El Basilisco, Nº 8,
pp. 04-25. 

Bueno, G. (1992). Teoría del Cierre Categorial, Tomo 1. Oviedo: Pentalfa. 

Bueno, G. (1993a). Teoría del Cierre Categorial, Tomo 2. Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1993b). Teoría del Cierre Categorial, Tomo 3. Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1993c). Teoría del Cierre Categorial, Tomo 4. Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1993d). Teoría del Cierre Categorial, Tomo 5. Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1995a). ¿Que es la ciencia? Oviedo: Pentalfa.

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

36



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Bueno, G. (1995b). ¿Qué es la filosofía? Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1995c). Sobre la Idea de Dialéctica y sus figuras. El Basilisco, Nº 19, pp. 41-50. 

Bueno, G. (1996). El sentido de la vida. Seis lecturas de filosofía moral. Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (2000). Las matemáticas como disciplina científica. Ábaco, Nº 25-26, pp. 48-71.

Bueno, G. (2002a). Noetología y Gnoseología. El Catoblepas, Nº 1, p. 2. 

Bueno, G. (2002b). Nota sobre las seis vías de constitución de una disciplina doctrinal en 
función de campos previamente establecidos. El Catoblepas, Nº  8, p. 2.

Bueno, G. (2003). El mito de la izquierda. Barcelona: Ediciones B. 

Bueno, G. (2005a). El mito de la felicidad. Barcelona: Ediciones B.

Bueno, G. (2005b). Ensayo de una teoría antropológica de las instituciones. El Basilisco, Nº 
37, 3-52. 

Bueno, G. (2007a). Conónimos. El Catoblepas, Nº 67, p. 2. 

Bueno, G. (2007b). En torno a la distinción «morfológico/lisológico». El Catoblepas, Nº 63, p.
2. 

Bueno, G. (2008a). El mito de la derecha. Madrid: Temas de Hoy. 

Bueno, G. (2008b). ¡Dios salve la razón! V. V. A. A. Dios salve la razón. Madrid: Ediciones
Encuentro, pp. 57-92.

Bueno,  G.  (2010a).  El  fundamentalismo  democrático.  La  democracia  española  a  examen.
Madrid: Editorial Temas de Hoy.

Bueno, G. (2010b). La cuestion del aborto desde la perspectiva de la teleologia organica. El 
Catoblepas, Nº 98, p. 2. 

Bueno, G. (2011). Algunas precisiones sobre la idea de «holización». El Basilisco, Nº 42, pp. 
19-80. 

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

37



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Feijoo, B. J. (1778).  Teatro crítico universal o discursos varios en todo género de materias
para  desengaño  de  errores  comunes,  Tomo  6.  Madrid:  Real  Compañía  de  Impresores  y
Libreros. 

Feijoo, B. J. (1779).  Teatro crítico universal o discursos varios en todo género de materias
para  desengaño  de  errores  comunes,  Tomo  8.  Madrid:  Real  Compañía  de  Impresores  y
Libreros. 

Feijoo, B. J. (2019). Importancia de la ciencia física para la moral. Revista Metábasis, Nº 3,
pp. 81-104. 

Neira, J. (08 de Agosto de 2016).  Bueno, la luz del pensamiento español desde Asturias,  La
Nueva España.

Rodríguez Pardo, J.  M. (2018).  El sistema del  materialismo filosófico después de Gustavo
Bueno. Revista Metábasis, Nº 1, pp. 05-43. 

Rodríguez  Pardo,  J.  M.  (2019a).  La  involucración  de  las  categorías  científicas.  Revista
Metábasis, Nº 2, pp. 05-51. 

Rodríguez Pardo, J.  M. (2019b).  El problema de la  finalidad en los organismos vivientes.
Primera parte. Revista Metábasis, Nº 3, pp. 05-41. 

Rodríguez  Pardo,  J.  M.  (2020).  El  problema de  la  finalidad  en  los  organismos  vivientes.
Segunda parte. Revista Metábasis, Nº 7, pp. 05-46. 

Rodríguez Pardo, J. M. (2021). La Geometría y el mágico canto de las ballenas. Ejemplos de
involucración. Revista Metábasis, Nº 10, pp. 43-59. 

Rodríguez Pardo, J. M. (2023). Hacia una definición de arte sustantivo. Revista Metábasis, Nº
14, pp. 05-44. 

Rodríguez Pardo, J. M. (2024). Filosofía de las Relaciones. Revista Metábasis, Nº 17, pp. 05-
60. 

Recibido: 01 de Agosto de 2024.
Aceptado: 02 de Agosto de 2024.
Evaluado: 18 de Agosto de 2024.
Aprobado: 22 de Agosto de 2024.

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

38



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

El 1 de Septiembre de 2018, cuando Gustavo Bueno hubiera cumplido 94 años,
 nació Revista Metábasis para ir «más allá de Gustavo Bueno».

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

39



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Gustavo Bueno Martínez (1924-2016),
in memoriam

Revista Metábasis, Numero 19 (2024) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 05-40

40


