
 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

RESEÑAS

Regreso a la religión primaria

«Reseña» a López Mirones, F. (2025). Lupus Deus, el dios lobo. Regreso al tótem. Córdoba:
Editorial Almuzara. Libros en el Bolsillo, 333 páginas. 

José Manuel Rodríguez Pardo

(Universidad de Oviedo)

En 2023, a propósito de la pandemia de coronavirus que estaba a punto de ser declarada como
finalizada, reseñamos el primer libro del zoólogo y divulgador científico Fernando López-Mirones,
Yo, negacionista (Rodríguez Pardo, J. M., 2023). Titulamos aquella reseña como Confesiones de un
divulgador  científico  hispano,  ya  que  en  su  obra  literaria  debut  utilizaba  el  género  de  las
confesiones, tan típicamente agustiniano, para referirse a su experiencia con la pandemia de Covid
19, y las conclusiones que había obtenido al respecto. 

De hecho, en estas «confesiones» de un zoólogo que declara abiertamente su negacionismo, que no
sucumbe al atractivo del mero conocimiento ni a ser un mero biólogo más, la idea del relato es
fundamental para explicar todo lo que sucedió desde que, a finales de 2019, se afirmó que un nuevo
virus había pasado, en singular zoonosis, desde el murciélago a los seres humanos en un mercado de
Wuhan, con sus consecuencias de confinamientos, cierres, mascarillas, muertos, vacunas, etc. ya
conocidas.

Más  allá  de  la  cuestión  científico-sanitaria,  que  López-Mirones  analiza  de  manera  extensa,
prevalece sobre todo el relato, un verdadero relato documental, en este caso de ficción, utilizado
para asegurarse que la opinión pública viviese en un miedo y tensión permanentes; un miedo que,
como inequívoco consenso, sirviera como espoleta para lograr que la disidencia (compuesta sobre
todo de la generación de los  boomers, a la que por edad Mirones pertenece y que elogia en estas
«confesiones»), por pequeña que fuese, recibiera el rechazo al unísono de una mayoría moldeada

Revista Metábasis, Numero 21 (2025) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 97-105

97



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

por los medios de comunicación y por productos audiovisuales que han sustituido a los libros como
fuente de información.

Y efectivamente, todo es relato pero no sólo en una única dirección. También el propio Mirones, de
profesión documentalista, conoce la fuerza del relato a la hora de impactar en la mente de estos
simios con corbata. Un ejemplo de esto lo vemos en el denominado como «primado negativo», es
decir, la presentación en la ficción de hechos que posteriormente sucederán, pero que como han
aparecido en películas se presupone, aunque ya estén insertados en nuestras vivencias, que nunca
han sucedido ni sucederán, que son mera ficción.

Un caso paradigmático al respecto lo tenemos en la película Contagio (2011), en la que se describe
con una exactitud paradigmática todo lo que sucedería en una década aproximadamente: primero, la
irrupción de un virus letal en Asia (en este caso no en un mercado de Wuhan sino en Hong Kong),
cuyo origen es revelado en la escena final, cuando una excavadora derriba unas palmeras, asustando
a algunos murciélagos.  Uno de  ellos llega a  un banano donde agarra  un trozo de banana y al
sobrevolar una porqueriza se le cae un trozo, que es comido por un lechón. Unos transportistas
chinos llevan los lechones a un casino de Hong Kong. Un cocinero es llamado mientras prepara el
lechón  y  tras  limpiarse  las  manos  en  su  delantal  da  un  apretón  de  manos  a  Beth  Emhoff,
contagiándola del virus que la convierte en el paciente cero de la pandemia. Una exactitud con la
realidad sencillamente aterradora...

Después, todo lo que ya vivimos recientemente: transmisión rapidísima gracias a los medios de
transporte globalizados como el avión, encierros, pronto una vacuna que frenaría su expansión… y
los medios de curación alternativos, alentados por periodistas negacionistas como el que interpreta
Jude Law, el bloguero y periodista  freelance  Alan Krumwiede que utiliza su blog para narrar los
sucesos a pie de calle, intentando que la gente corriente no se deje engañar por los gobiernos. Sin
embargo,  este  periodista  hace  un  trato  económico  con  el  fin  de  hacer  un  video  mostrándose
falsamente enfermo, en donde engaña a la gente asegurando que un medicamento llamado Forsythia
es  la  cura  de  la  enfermedad.  La  gente  en  pánico  intenta  hallar  en  farmacias  el  medicamento
causando caos en las calles.  Krumwiede es arrestado por fraude y conspiración pero pronto es
liberado tras pagar la fianza.

El personaje que interpreta magistralmente Jude Law, al ser detenido, esgrime para su liberación
que él solamente está ofreciendo un medio de curación para la gente, por encima del inmenso lucro
que están logrando las farmacéuticas a costa del dolor ajeno. Sin embargo, al igual que este singular
periodista, lo mismo podría aplicarse para quienes vendieron el dióxido de cloro como medio para
curar  el  coronavirus,  frente  a  las  vacunas  que  habían  producido  las  grandes  industrias
farmacéuticas,  deudatarias de los fondos de inversión como Black Rock. Precisamente,  en este

Revista Metábasis, Numero 21 (2025) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 97-105

98



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

ejemplo  de  primado  negativo  que  constituye  Contagio, las  autoridades  le  responden  que  sus
intenciones  pueden  ser  muy  nobles  (pese  a  que  él  mismo  mintió  para  usarse  como  reclamo
publicitario), pero que él también está generando un negocio, que es precisamente lo que critica con
ahínco.

Y en este personaje podemos situar a López Mirones. Sin duda que nuestro agustiniano zoólogo
ofrece una alternativa al Nuevo Orden Mundial y su relato. Pero dicha alternativa se sustenta sobre
otro relato no menos dudoso. A saber: el de unos medios y unos recursos que también habría que
poner  entre  paréntesis.  De  hecho,  a  Mirones  le  colocaron  la  para  él  incómoda  etiqueta  de
«disidencia controlada», lo cual sin duda da para pensar: si realmente Mirones fuera un peligroso
disidente al que no se le puede dar voz en ningún lado, no le hubiera sido posible publicar dos libros
en una editorial de cierto prestigio como Almuzara...

Es obvio que Mirones ofrece un punto de vista diferente sobre cómo han ido sucediendo las cosas
(punto de vista que también es cuestionable), pero ello no es óbice para indicar que este hombre no
ha vivido en la clandestinidad ni mucho menos. Al contrario: antes de la pandemia, Mirones era
conocido solamente por los aficionados a los documentales de la vida salvaje. Después de todo lo
sucedido, su popularidad ha crecido considerablemente en otros ámbitos.  

Tanto es así, que en algunos lugares ha llegado a protestar airadamente porque no se le da voz en la
universidad (que le  despidió de su puesto de profesor  por su activismo  negacionista)  o  en los
medios tradicionales.  ¡Oh sorpresa! Mirones estaría dispuesto a aceptar la mano tendida de los
siervos del NOM, solamente con que le cedieran unos instantes de gloria para difundir su evangelio
negacionista…

En cualquier caso, la trayectoria de Mirones merece ser evaluada con mayor detenimiento más
adelante, cuando los frutos de su labor hayan germinado con mayor vigor. De momento, vamos a
centrarnos en  Lupus Deus, el segundo libro publicado por el zoólogo gallego, que trae a la mesa
interesantes reflexiones.

De  hecho,  Mirones  comienza  manifestando  una  curiosa  «experiencia  religiosa»,  cuando  en  el
parque de Yellowstone, en el año 2000, contempló a 21, una loba, que les miró de forma simétrica a
como ellos la observaban:

21 paró un momento y nos miró volteando solo su cabeza. Por un instante, volvimos a sentir
ese escalofrío, esa sensación eléctrica que tienen cuantos miran de frente a sus ojos de diablo,
lo último que ven sus presas antes de que su horizonte se tiña de rojo. En Sierra Morena, en

Revista Metábasis, Numero 21 (2025) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 97-105

99



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

España, esa mirada de un lobo a tus ojos se llama «gabirro», y dice la leyenda que es capaz de
paralizar a sus presas (17)  

Una  descripción  semejantemente  asombrosa  a  la  que  realiza  Gustavo  Bueno  acerca  de  otra
«experiencia religiosa»:

Paseando por un camino perdido, vi a un perro de aspecto terrible que marchaba por el lado
opuesto  aproximándose  hacia  mí.  Vencí  el  temor  inicial,  considerándolo  vergonzoso;
probablemente me erguí, y pasé junto al animal fingiendo ignorarlo. Él hizo lo mismo. A los
dos o tres pasos posteriores al  cruce,  y acaso como para confirmar la superioridad de mi
estrategia  racional  (que  había  determinado  lo  que  yo  consideré  una  victoria,  el  no  ser
atacado), me volví esperando ver al perro, prosiguiendo su marcha con las orejas gachas. Pero
resultó que en el mismo momento en el que yo me volvía, se estaba volviendo él también y
nuestras miradas quedaron profundamente religadas durante unos instantes. Esto fue todo: ese
animal no era una máquina salvo que yo también lo fuera. Ese animal había mantenido una
relación perfectamente simétrica y de tipo personal conmigo. Si ese animal hubiera sido más
corpulento o más astuto —o yo más cobarde o más débil— le hubiera mirado como a un ser
superior.  ¿Acaso  no  tenía  esto  nada  que  ver  con  esas  relaciones  que  suelen  llamarse
religiosas? (Bueno, G., 1989, p. 39)

Sin embargo, para Mirones, al contrario que para Bueno, esta experiencia religiosa en Yellowstone
fue ambigua: «me enseñó la diferencia entre dos perspectivas opuestas de lo que a primera vista
pudiera parecer el mismo concepto: el lobo de Dios —Lupus Dei— y el Dios Lobo —Lupus Deus
—. […] La abismal diferencia entre considerar que los lobos son criaturas de Dios a las que hay que
cuidar y que el lobo es, en sí mismo, un dios, marca la diferencia entre las religiones tradicionales
(en concreto, la religión católica) y la Nueva Religión que estoy convencido de que se trata de
imponer a las generaciones más jóvenes desde hace unos veinte años» (17-8). 

Es curioso cómo Mirones considera el tótem como núcleo u origen de la religión (retorno al tótem
subtitula su libro),  involucrando toda una serie de argumentos biológicos en la cuestión.  Según
Mirones, la nueva religión woke nos religa a los animales domésticos, especialmente a los perros,
teniendo en cuenta nuestra herencia genética compartida de tradición con el lobo… pero es el tótem
el núcleo de todas las desdichas. ¡Extraño razonamiento! ¿Cómo puede algo inerte condicionar lo
que está vivo? ¿No debería ser a la inversa? Debiera haberse acuñado el tótem a raíz de los seres
vivientes. El lobo debería ser el verdadero númen, no el tótem.

Y es que nuestro biólogo afirma: «La historia del género Homo es la de nuestra relación sentimental
con el  resto de  los  seres  con los  que  compartimos este  planeta  llamado Tierra.  Una simbiosis

Revista Metábasis, Numero 21 (2025) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 97-105

100



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

compleja que está siendo manejada deliberadamente en beneficio de unos pocos, como pretendo
demostrar. Pasar del lobo de Dios al Dios Lobo va a tener una repercusión en nuestras vidas que no
sospechamos, un cambio de paradigma cuidadosamente diseñado para desestructurar la búsqueda de
la trascendencia que necesitamos, haciéndonos regresar al concepto paleolítico del «tótem», a un
estadio seminal del pensamiento místico» (24-5).
 
Sin  embargo,  dice  Mirones:  «Elegí  al  lobo porque  es  probablemente  el  animal  simbólico  más
implantado en la mente humana de todos los tiempos, pero los tótems son muchos. En el centro y
sur del continente americano su equivalente es el rey del inframundo, el jaguar; en Asia, la tortuga,
el tigre y la serpiente; en África, el chacal, el león, el elefante y el leopardo. […] El regreso al tótem
es, para mí, la mayor amenaza que se cierne sobre la humanidad porque está siendo usado como
justificación moral  para un cambio de sociedad de descomunales  consecuencias (25).  Mirones,
como  buen  teísta,  ve  en  el  Dios  trinitario  la  verdadera  religión,  siendo  las  demás  puras
supersticiones, apariencias falaces producto de nuestra capacidad visual y de fabulación. Al fin y al
cabo,  ¿qué  es  sino  la  superstición  sino  una  fabulación  woke  que  lo  único  que  pretende  es
arrebatarnos y arrancarnos nuestras primigenias raíces cristianas?

Ironías al margen, se percibe, siguiendo el razonamiento de Mirones, que el verdadero origen de la
religión no sería el tótem, sino el lobo. Al fin y al cabo, el tótem es solamente una representación
inerte de algo vivo. Es decir, los animales con los que el ser humano se ha relacionado desde el
Paleolítico Superior. En este sentido, el libro de Mirones, liberado del teísmo que lo impregna, es
una constatación de que las tesis que formuló Gustavo Bueno en 1985 a través de su libro El animal
divino  son ciertas.  ¿Qué sentido tiene apelar  al  origen totémico de las  religiones,  cuando esos
tótems han tenido que generarse no ya de la imaginación humana, sino de númenes reales? La teoría
del totemismo de Mirones parece extraída de la de Durkheim, como podemos deducir leyendo a
Gustavo Bueno:

No es, pues, el reconocimiento empírico del papel de los animales en las for mas primitivas de
la religiosidad lo que determina una teoría filosófica de la religión, Es el modo de reconocer
ese significado en la perspectiva de las religiones en su conjunto, así como el de éstas en el
ámbito de las otras dimensiones humanas y ontológicas que se tomen como referencia. Se
comprende  así  que  muchos  de  quienes  defienden,  en  el  plano  empírico  (fenoménico,
psicológico, sociológico), la teoría totemista sobre la génesis de la religión primitiva, puedan
mantener simultáneamente, o bien una concepción teológica metafísica de la religión (caso de
Robertson Smith, ministro presbiteriano), o bien una concepción huma nista. Tal sería el caso
de Durkheim: el totemismo se encuentra en el origen de la religión, pero, a su vez, el tótem,
como dios del clan,  resulta  ser el  propio clan divinizado;  por ello Durkheim puede decir
explícitamente que el totemismo, como forma más elemental de la religión, no tiene por qué

Revista Metábasis, Numero 21 (2025) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 97-105

101



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

divinizar algo impresionante, pues como emblema puede servir algo tan humilde y vulgar
como un pato, un conejo, una rana o un gusano. Es decir, algo cuyas cualidades intrínsecas no
podrían  haber  dado  origen  a  los  sentimientos  religiosos,  que  procederán,  por  tanto,  del
contexto social en el que están inmersos los propios animales totémicos (Bueno, G., 1996, p.
184) 

Y es que, para Gustavo Bueno, la religión no tiene nada que ver con Dios, sino que es un proceso
iniciado en el Paleolítico Superior en el que los animales son vistos por los seres humanos como
seres que poseen, como nosotros, voluntad e inteligencia, pero que a la vez son diferentes. De ahí
que el origen de la religión sea esa relación primigenia con los númenes, con esos seres que a la vez
nos horrorizan y nos enardecen, en expresión de San Agustín:

Porque, en cuanto numinosos, los organismos animales no habrán de presentarse realmente a
los hombres como entidades abstractas, meramente «naturales»: habrán de ser, por un lado, lo
suficientemente semejantes a nosotros (en su conducta operatoria) como para que se pueda
decir de ellos, sin alucinación permanente, que nos acechan, nos amenazan o nos protegen;
pero también deberán mostrarse lo bastante distintos como para revelársenos como algo ajeno,
misterioso, monstruoso o terrible: «¿Quién será capaz de comprender, quién de explicar, qué
sea aquello que fulgura a mi vista y hiere mi corazón sin lesionarle? Me siento horrorizado y
enardecido: horrorizado por la desemejanza con ello; enardecido, por la semejanza con ello»
(inhorresco, in quantum dissimilis ei sum; inardesco, in quantum similis ei sum), dice San
Agustín:  «me espanto  y  me enardezco.  Me espanto  porque  me siento  disímil  a  ello;  me
enardezco porque me siento semejante.» (Bueno, G., 1996, p. 210)  

De hecho, la relación del lobo con el ser humano, que devino en la relación del cánido con el ser
humano, encaja a la perfección con lo que Gustavo Bueno establece como tránsito de la religión
primaria a la religión secundaria:  de ser seres numinosos, los lobos evolucionan a ser animales
domésticos, dominados por el ser humano. El ser humano se convierte en señor y dominador de los
lobos, adquiriendo para sí sus poderes:

La compatibilidad biológica entre los Canis y los Homo siempre fue muy alta. Capaces de
hacerse  señales,  de  transmitirse  información  con  lenguaje  gestual,  miradas,  posturas  y
sonidos, estaban destinados a entenderse. Podían coordinarse en silencio, algo óptimo para la
caza.
Con el paso del tiempo, cada nueva generación de lobos y hombres se iba compenetrando más
y más hasta que, finalmente, hemos llegado al sofá de un pisito en el centro de la ciudad,
donde hemos traicionado a nuestro amigo convirtiéndolo en una criatura patética que come
pienso de tofu (38-9).

Revista Metábasis, Numero 21 (2025) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 97-105

102



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

 
Así, surgirá esa nueva religión woke que pretende supuestamente religarnos con la naturaleza. Un
relato que incluye a la pandemia de Covid, el cambio climático y el ecologismo. En realidad, esta
idea de la religión secular no es invento de Mirones ni aporta nada novedoso respecto a su anterior
obra.  Es  una  mera  prolongación  del  discurso  globalista,  en  este  caso  con  la  originalidad  de
mencionar el papel de los animales como «adormideras»  de la verdadera religión, el catolicismo,
que el progresismo woke y el globalismo pretenden arrancar de nuestros corazones.

Por ejemplo, los pavores ecológicos por la energía nuclear quedarían explicados por Mirones como
una manera de evitar que ciertos países, como los del tercer mundo, se beneficien de una energía
limpia y barata:

Pasando por alto que la energía nuclear es, con mucho, la más ecológica y sostenible que
jamás ha existido, y que solucionaría, por ejemplo, los problemas de toda África con solo una
decena de centrales bien distribuidas, gracias a las cuales la gente dejaría de envenenarse
usando carbón en sus chozas  y los bosques se recuperarían libres de la tala constante para los
hogares sin electricidad (304).

No obstante, no vamos a dedicar más espacio a este aspecto del libro, que en realidad constituye
una continuación de su primer libro,  Yo negacionista.  Repetir  los  mismos argumentos  hasta  la
saciedad no mejorará el análisis de lo que pretendemos mostrar.

Sin embargo, incidir en la peculiar tesis totémica de Mirones sí que resulta fértil para nosotros, en
tanto que supone confirmar  las  tesis  de Gustavo Bueno  sobre el  origen de  la  religión  en  los
animales que han acompañado al  ser humano desde el Paleolítico. Y es que la crítica a ciertos
relatos no nos exime de pagar peajes por estar incluidos en otros relatos,  a veces tanto o más
oscuros que los que pretendemos derribar o criticar. En este caso, no ver, cuando está delante de
nuestras narices, que ese retorno al  tótem, es en realidad una refluencia o retorno genuino a la
religión primaria en nuestro presente, a través del cuidado de animales domésticos como el sucesor
del Lupus Deus, el perrito que come tofu en nuestro sofá:

Esta Nueva Religión es la fuerza ideológica más destructiva que existe porque se basa en todo
lo que estoy explicando, en un sistema de creencias anclado biológicamente en nuestros genes
desde que nos hicimos amigos de los lobos hasta que le ponemos un chubasquero al caniche
Lola,  pasando por  Hermanubis y  toda la  historia  del  arte  repleta  de  animales,  híbridos y
quimeras. Son hechos bioculturales que se convierten en decisiones políticas modernas, pero
que proceden de nuestro origen como cazadores recolectores. Ya se ocupan las universidades

Revista Metábasis, Numero 21 (2025) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 97-105

103



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

de  que  creamos  que  todo  esto  es  cultural,  moderno  y  nuevo,  pero  no  lo  es.  Manejan
estructuras  narrativas  ancestrales  ancladas  fuertemente  en  nuestra  estirpe  biológica  de
primates visuales abrazadores de cabezones (63).

Y es  que  lo  que  destaca  de  esta  «nueva  religión»  no  es  el  carácter  numinoso  del  lobo,  sino
nuevamente el relato: 

El mito siempre es útil porque expresa conflictos particulares que todo el mundo siente como
propios. Por eso había que resucitar al Lupus Deus ancestral que nos enamoró, y traerlo a su
versión de bolsillo, el perrete contemporáneo que nos mira como si pensara. Era un éxito
seguro, pues nos amamos desde hace milenios (284)

Ese «como si pensara» deja obviamente mucho que pensar, valga la redundancia: ¿acaso un zoólogo
como Mirones desmiente que los animales poseen inteligencia? ¿Es que acaso son máquinas, seres
inanimados? Al fin y al cabo, un zoólogo no puede negar la afinidad que ha existido entre hombres
y animales, en este caso con los animales domésticos, desde la época del Neolítico. ¿Dónde quedan
entonces las afirmaciones del  zoólogo gallego, cuando afirmó que «la  compatibilidad biológica
entre los Canis y los Homos siempre fue muy alta. Capaces de hacerse señales, de transmitirse
información con lenguaje gestual, miradas, posturas y sonidos, estaban destinados a entenderse»
(38)? El relato devora a la Biología.

Y es que Mirones, como no podía ser de otra manera, culmina su relato con un acto de fe teísta, el
bien (Mirones y los suyos) y los globalistas, verdaderos ángeles caídos, a los que hay que derrotar si
es que queda algún trozo de la divinidad en la humanidad:

El ángel caído no tiene poder para crear nada, solo puede vencer si nosotros lo ayudamos con
nuestra pereza e indolencia, o cediendo a la seducción de lo material. Casi todas las trampas
del sistema tienen detrás la palabra «comodidad». Todo su poder radica en tentarnos, maneja
debilidades humanas con maestría. Si no colaboramos voluntariamente, no podrá gobernar el
mundo jamás. Por eso estoy convencido de que no lo conseguirán, que la humanidad está
hecha con trozos de la divinidad, y que las legiones de ángeles están a nuestro lado (316).  

Revista Metábasis, Numero 21 (2025) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 97-105

104



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

BIBLIOGRAFÍA CITADA.

Bueno,  G.  (1989).  Cuestiones  cuodlibetales  sobre  Dios  y  la  religión.  Barcelona:  Editorial
Mondadori.

Bueno, G. (1996).  El animal divino. Ensayo de una filosofía materialista de la religión. Oviedo:
Editorial Pentalfa.

Rodríguez Pardo, J. M. (2023). Confesiones de un divulgador científico hispano. Revista Metábasis,
N.º 14, pp. 111-20.

                                                                                        Recibido:       10 de Mayo de 2025.
                                                                                        Aceptado:      13 de Mayo de 2025.         

                Evaluado:      19 de Mayo de 2025.
                                                                                        Aprobado:     21 de Mayo de 2025.

Revista Metábasis, Numero 21 (2025) ISSN 2605-3489 revistametabasis.com    pp. 97-105

105

https://revistametabasis.com/wp-content/uploads/2020/02/metabasis005047057.pdf

