Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno

uetdfooic €ig Ao yévog

TEXTOS CLASICOS

La polémica del ateismo en Fichte y Forberg

Johann Gottlieb Fichte (1762-1814)
&
Friedrich Karl Forberg (1770-1848)

PROLOGO DE FELIPE GIMENEZ PEREZ Y LUIS MARTINEZ DE VELASCO.

En 1798, se publica el primer nimero del Philosophisches Journal en Jena (Sajonia-Weimar)
codirigida por Friedrich Immanuel Niethammer (1766-1848) y Johann Gottlieb Fichte (1762-
1814). Se produce entonces lo que se denomina el Atheismusstreit o polémica del ateismo. El
primer cuaderno, volumen VIII de la citada revista, contenia en primer lugar un articulo de
Fichte titulado Sobre el fundamento de nuestra creencia en un gobierno divino del mundo, e
inmediatamente a continuacion seguia el articulo de Friedrich Karl Forberg (1770-1848),
Desarrollo del concepto de religion. El primer nimero de la citada revista estd a la disposicion
del publico en las librerias en octubre. La respuesta de la autoridad competente fue
contundente: en noviembre fue prohibido el nimero 1 y confiscada la revista. Esta polémica
tiene como consecuencia el despido de Fichte de la Universidad de Jena el 18 de abril de 1799.

La solucion transcendental de las antinomias de la razon pura permite a Kant definir la
religion, en su sentido cldsico de relacion de sumision y adoracion del hombre hacia un ser
omnipotente  aunque  inevitablemente = encerrado  dentro de  unos  limites
conceptuales antropomorficos, como un discurso tedricamente falso y practico-moralmente
adormecedor. El trayecto critico recorrido por Kant, Lessing y Fichte y que desemboca en
Feuerbach, habia sido ya inaugurado, entre otros, por Spinoza: Dios como asilo de ignorantes o
como consuelo y coartada de los tres grandes males de la religion (pasividad moral,
supersticion y fanatismo). La critica es taxativa: o bien la religiéon recupera el mensaje
evangélico nucleado en torno al amor activo y comprensivo, o bien permanece dentro de sus
limites escolasticos aquietando entendimientos y legitimando fanatismos. O se convierte,
revivificandose, en Moral, o permanece embalsamada en Teologia (1). Es que no debemos
olvidar que Kant se educod en el pietismo, una seccion radical en el seno del luteranismo.
Desprecio al catolicismo, desprecio a la escolastica, una ética de las buenas intenciones,

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

63



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

formal, sin prestar atencion a los contenidos materiales, también una fe religiosa, sola fides,
interior, no exterior ni publica.

La Iglesia alemana, y con ella los Estados alemanes, sabe perfectamente que la reconversion
espiritual de la religion, su regreso a una moral de amor y tolerancia, no son sino pasos -y
pasos de gigante- hacia su desmoronamiento como discurso sacro integrador, por via de la fe y
la obediencia, de las cada dia mas dificiles relaciones registradas en la casi feudal sociedad
alemana. Alemania no era como Francia. En Alemania el ateismo y el materialismo no llegaron
a florecer como ocurrié en cambio en la [lustracion francesa. Alemania era muy piadosa. Era
un pais luterano. Por eso precisamente una reflexion tan aparentemente inofensiva como las
que nos presentan aqui Fichte y Forberg puede llevar a traslucir la indole politicamente
revolucionaria y peligrosa desde el punto de vista politico e ideoldgico de su discurso, cuyo
horizonte conceptual, la democracia como posibilidad y efecto final, funciona como palanca
subversiva que amenaza con deslegitimar -en el limite derrumbar- todo el orden politico-
religioso existente del Antiguo Régimen. De ahi que el 29 de octubre de 1798 el Consistorio
Supremo de Dresde remitiera al duque Federico Augusto de Sajonia-Weimar un amplio
informe desfavorable sobre el articulo de Forberg, en el que, entre otras cosas, se decia: "Este
escrito es incompatible no ya con la Revelacion, sino incluso con toda religion natural: en el
fondo el ateismo recibe aqui una defensa y una justificacion como nunca habia recibido antes".
Y un poco mas adelante se viene a decir lo siguiente: "se trata de arrancar del corazon de los
hombres los conceptos de Dios y de religion, auténticos pilares del bien social y de la
seguridad del Estado". La filosofia de la religion desde la perspectiva antropica, humanista
trascendental erosiona la teologia del Antiguo Régimen.

El célebre ateismo de Fichte no consiste en el fondo mas que en la defensa de la voz de la
conciencia moral frente a cualquier legislacion exterior, asi como en la necesidad de acciones
morales autonomas al margen de cualesquiera versiones de una providencia encargada de
hacer bien del mal (2). El planteamiento de Fichte no es sino el producto 16gico de un proceso
de rehumanizacion de la religion considerando al hombre como el verdadero numen religioso.
Y ahi reside la primera gran paradoja: tal rehumanizacioén supone el primer golpe de pico para
el enterramiento definitivo de la religion terciaria.

El texto de Forberg sigue la misma linea de Fichte, s6lo que su calado tedrico es algo menor.
Aqui sigue siendo la conciencia el mas alto tribunal de la moralidad, aqui también lo esencial
es traer a la Tierra el reino de Dios, o sea, el reino de la verdad y de la justicia: "La religion -
afirma Forberg- no es un producto de la experiencia, ni es un hallazgo de la especulacion, sino
sola y exclusivamente el fruto de un corazon moralmente bueno". Por eso la Iglesia no es sino
"la comunidad de santos en la Tierra". El hecho de que en Forberg se registre una excesiva
separacion entre la razon tedrica y la razoén practica se debe muy probablemente al intento de

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

64



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

separar la accion moral del pragmatismo presente en la nocion clasica de religion: no sabemos
si nuestra lucha por traer el bien a la Tierra tendra éxito (mas bien debe sospecharse lo
contrario), pese a lo cual se debe seguir luchando como si algin dia hubiera de tener lugar el
¢éxito final. El simulacro del ficcionalismo del "como si" posibilita la pervivencia de la accion
moral, s6lo que al precio de desbaratar la union verdad-virtud timidamente esbozada en Kant.
Ello da lugar a una segunda paradoja: la desvinculacion religiosa (se entiende religiosa-moral)
de todo pragmatismo del éxito exige una notable ambigiiedad en la nocion del "reino de Dios",
cuyo papel garantizador (bien que en ultima instancia) del bien oscuramente promovido en la
Tierra parece conservar aun cierto sabor agustiniano de providencia: "Has de creer -escribe
Forberg- que cada paso que das hacia el bien, aunque a ti te parezca un paso perdido, se dirige,
segun el plan de Dios, a la eternidad". Sin embargo, el hecho de que en un gobierno moral del
mundo sea imposible extraer bien del mal (extraccion que, entre otras cosas, no hace sino
legitimar un importante maquiavelismo politico) viene a poner las cosas definitivamente en su
sitio.

El binomio Iglesia-Estado sospecha -y con toda razén- que ahi se estd abriendo una brecha de
imprevisibles consecuencias politicas. Es lo que posteriormente Max Weber denominara el
desencantamiento del mundo. De ahi el agrio tono politico que adopta este Atheismusstreit. El
formalismo moral kantiano resultaba peligroso para la sociedad del Antiguo Régimen.

Al decir de Fichte, no se trata tanto de su presunto ateismo en el fondo
del Atheismusstreit cuanto de sus ideas politicas democréticas y jacobinas. El entiende que no
es ateo, que no significa ateismo sostener que Dios no es otra cosa que el orden moral del
mundo. Ello se advierte claramente en la siguiente carta de Fichte a Reinhold: "Nunca he
creido que persiguieran mi presunto ateismo. Ellos persiguen en mi  a un librepensador que
empieza a hacerse inteligible (la suerte de Kant fue su oscuridad) y a un desacreditado. Lo que
les aterra como un fantasma es la autonomia, que ellos atisban oscuramente que mueve mi
filosofia" (3). Insiste Fichte en tal argumento politico en su escrito forense de exencion de
responsabilidad de 18 de marzo de 1799 para explicar la persecucion de la que es objeto: "No
es mi ateismo lo que persiguen judicialmente. Es mi democratismo. Lo primero ha
suministrado so6lo el pretexto" (4).

En el citado escrito de exencion de responsabilidad, Fichte rechaza tener intenciones
revolucionarias, asi como querer implantar un gobierno democratico. Esto no es una mera
maniobra tactica, pues ya en su recension de La paz perpetua de Kant habia definido la
democracia como "aquella constitucion en la que el pueblo en su propio nombre ejerce el
poder ejecutivo y por consiguiente es siempre juez de sus propios asuntos, lo que es una forma
de gobierno abiertamente no conforme a derecho” (5). En su Fundamento del derecho
natural de 1796-1797 abogaba Fichte por "que el pueblo no ejerza ¢l mismo el poder ejecutivo,

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

65



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

sino que lo soporte" (6)y esto es porque la democracia contradice el concepto de lo que
después se denominara por parte de Robert von Mohl "Estado de derecho". Con ello, llegaba a
coincidir politicamente con Kant, con el Kant de la Metafisica de las Costumbres (1797). Se
trata entonces de "que la democracia en el genuino sentido de la palabra es una constitucion
totalmente contraria a derecho" (7), puesto que en un Estado justo es el derecho el que debe
tener la primacia, no la voluntad empirica de la mayoria del pueblo. El régimen democratico es
el mas inseguro juridicamente, afirma Fichte siguiendo en esto a las observaciones criticas
realizadas ya por Platon en Republica 493 a-c: "Mientras tanto no solo habria que temer como
fuera del Estado siempre las brutalidades de todos, sino también de vez en cuando la safia de
una muchedumbre excitada que en nombre de la ley procederia injustamente" (8). Una
constitucion conforme a derecho seria, por el contrario, la democracia representativa:
"Democracia en el sentido estrecho de la palabra, es, [...] una democracia que tiene
representacion” (9). Con estas declaraciones Fichte se distancia de su "Contribucion" de 1793.
Sin embargo, podemos decir que la actitud de Fichte es valiente, atrevida, casi temeraria. Se
trata, como reconoci6  Heinrich Heine (1797-1856), de un auténtico caracter, un filésofo
independiente, consecuente con sus principios, que vive su filosofia moral (10).

A nuestro juicio, la polémica tiene motivos politicos, igual que el ateismo o la impiedad, si
tienen sentido, es por motivos o razones practicas. Lo importante de esta polémica -sin
perjuicio de las razones filos6ficas inmanentes a los escritos de Fichte y Forberg- es lo politico,
las consecuencias politicas del ateismo. Bajo pretexto de un presunto ateismo emic de los
articulos acusados, negado por Fichte, y etic, afirmado por sus detractores, se esconde la lucha
del Antiguo Régimen contra los filosofos criticos. Este aspecto de las consecuencias politicas
que se derivan de la posicion de Fichte lo vio muy perspicazmente el secretario de la
Cancilleria de Hannover, Rehberg, en su anonima "Apelacion al sano sentido comiin humano",
al acusar a Fichte contundentemente de la siguiente manera: "Un Dios que no se preocupa por
mi ni por el mundo no es en absoluto ningun Dios, pues si €l no ha producido a los hombres
nada bueno, entonces tampoco tengo nada que agradecerle a ¢€l, y los bellos lazos que anudan
el corazon del hombre a Dios estan desatados y destruidos" (11).

Respecto al contenido de los articulos incriminados, hay que decir que Fichte en su Apelacion
al publico de enero de 1799 escribe que sus principios sobre la filosofia de la religion solo han
sido insinuados levemente en el articulo que estamos comentando. La filosofia de la religion de
Fichte presupone la critica kantiana de las pruebas de la existencia de Dios. Para comprobarlo,
basta remitirse a la Critica de la razon pura (12).

En su escrito de 1792, Ensayo de una critica de toda revelacion, Fichte permanece ain dentro

del concepto kantiano de Dios. Dios esta separado tanto del mundo sensible como del
inteligible: "La posibilidad de este acuerdo de dos legislaciones totalmente independientes la

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

66



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

una de la otra no se deja pensar de otra manera que por la dependencia comin de una
legislacion superior que subyace a ambas como fundamento, la cual sin embargo es para
nosotros totalmente inaccesible [...] A Dios hay [...] que pensarlo como aquella esencia que
determina la naturaleza conforme a las leyes de la moral y a su concepcion del mundo le
subyace como fundamento aquel principio del cual ambas en comun dependen" (13). Ademas,
anticipandose por otro lado a la posterior critica de la religion efectuada por Feuerbach y los
jovenes hegelianos, declara Fichte: "La idea de Dios como legislador mediante la ley moral en
nosotros se fundamenta [...] en la enajenacién de lo nuestro, en la transferencia de algo
subjetivo a una esencia exterior a nosotros y esta enajenacion es el auténtico principio de la
religion" (14).

Uno de los rasgos de la filosofia moral de Fichte que mas molesta a los ilustrados alemanes,
que son utilitaristas y eudemonistas, es su critica del eudemonismo, su critica de la idea de que
la filosofia moral se debe ocupar de la felicidad y de lo util y de la idea de que la
fundamentacion de la moral es material, que debe tratarse de un materialismo moral
segundogenérico. Lo que molesta de Fichte es su kantismo, su formalismo moral. El
eudemonismo es para ¢l elevar el principio del propio provecho a principio moral. Esto es
atacar al utilitarismo liberal, ya por entonces con mucho prestigio intelectual. Por tales razones
se explica que ya desde el principio los ilustrados alemanes lanzaran contra Fichte sus ataques
aprovechando tal ataque para atacar en general a todo el criticismo.

Desde el punto de vista de la filosofia materialista de la religion de Gustavo Bueno, la filosofia
de la religion de Fichte, en cuanto derivada de la de Kant, constituye una concepcion circular
de la religion. La filosofia de la religion de Fichte es, por lo menos, una "verdadera filosofia de
la religion" (lo que, como precisa el propio Bueno, no significa filosofia verdadera de la
religion).

Dice Bueno que solo puede haber dos alternativas en filosofia de la religion. Las dos opciones
son las siguientes:

". La opcién que ponga la verdad nuclear de los numenes fenomenoldgicos en sus referencias
humanas reales. Llamaremos a las filosofias que se acogen a esta opcidn, y por motivos que
declararemos mas adelante, filosofias "circulares" de la religion.

II. La opcion que ponga la verdad nuclear de los nimenes fenomenoldgicos en sus referencias
animales reales. Llamaremos, por motivos que también daremos después, a esta opcidon
filosofica, teoria "angular" de la religion" (15). La filosofia de la religion de Fichte es una
filosofia de la religion circular y decimos que ello es asi "porque esta filosofia de la religion, en
medio de sus multiples variedades, no es otra sino la concepcion segln la cual es el hombre

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

67



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

mismo la fuente de la numinosidad" (16). En una religion entendida de forma circular "la
religion intentara ser entendida como religacion de los hombres con los demas hombres" (17).

La filosofia de la religion de Kant queda calificada por Gustavo Bueno como pragmatismo
trascendental o humanismo trascendental y, en cierta manera, también la filosofia de la
religion de Fichte caeria bajo esta calificacion a fuer del kantismo de Fichte. En efecto, Fichte
niega de hecho que Dios sea una especial sustancia separada del mundo. No existe ninguna
sustancia autobnoma especial llamada Dios. La posicion de Fichte es francamente anticatdlica,
pero también antideista, pues va contra la religion racionalizada del siglo XVIII y, por
supuesto, contra el protestantismo.

Dios es entendido como el orden moral trascendental del sujeto practico-moral: "Yo mismo y
mi necesaria finalidad somos lo suprasensible" (18). No hay mdas personalidad que la del
individuo, la del Yo. De Fichte y Forberg podemos decir lo que Gustavo Bueno dice de
Kant: "la religion es moral y se apoya en la moral, y todo cuanto en la religion no pueda
entenderse a la luz de esta interpretacion dejara de ser religion para convertirse en supersticion,
como Kant expone detalladamente en "La religion dentro de los limites de la estricta razén" de
1793" (19). Ahora podemos entender la acusacion de ateismo que se les formula a Fichte y a
Forberg. Ambos disuelven la religion en moral. La influencia de Spinoza queda patente al
sostenerse la posibilidad de un ateo virtuoso. Fichte llama ateismo a la inmoralidad. Fichte
sostiene que el ateismo es irreconciliable con la determinacién moral del hombre. Forberg va
mas lejos, defendiendo la posibilidad de un ateo virtuoso y defendiendo la libertad de
propaganda de las posiciones ateas como ttiles para la moralidad.

El ateismo consiste entonces en que la moral es superior a la religion. La fe religiosa queda
supeditada a la accion moral o, como dice Gustavo Bueno, extrayendo precisamente las
consecuencias de este entendimiento circular de la religion: "las religiones podran comenzar a
ser entendidas como componentes trascendentales de la vida moral. Y no estd excluida la
posibilidad de utilizar los postulados practicos como criterios para reinterpretar a muchas (o a
todas) religiones positivas que de este modo podran empezar a entrar en el campo de la
filosofia, sin caer en el campo de la Psicologia o de la Sociologia y no escaparse tampoco al
campo de la Teologia revelada. Las religiones en suma, podran comenzar a ser interpretadas a
la luz de una "conciencia humana trascendental" actuando desde las leyes de la conciencia
moral. Podria decirse que las ideas religiosas son ilusiones necesarias en el proceso de la
practica moral, en el momento mismo del ejercicio de la vida moral, al margen del cual el
hombre no seria hombre. Segun esto, habria que afirmar que la religion natural tiene, desde el
punto de vista del idealismo kantiano, un fundamento trascendental en la propia constitucion
de la conciencia humana, y, desde su perspectiva, las religiones positivas podran comenzar a
ser tratadas criticamente con alcance filosofico" (20). Segtin Fichte resulta que no hay religion

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

68


http://www.filosofia.net/materiales/num/numero6.htm#nota1

Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

ni fe religiosa fuera de la moral: "Toda fe en un ser divino que contenga algo mas que el
concepto del orden moral, es por esto invencion y supersticion, [...] indigna de un ser racional
y altamente sospechosa [...] Toda fe que contradiga a este concepto de un orden moral (que
quiera introducir un desorden inmoral, una arbitrariedad alegal a través de una naturaleza
superpoderosa, mediante medios magicos y sin sentido), es una abyecta supersticion que por
ello lleva a los hombres a la ruina" (21).

Ateismo significa para Fichte y Forberg el desoir la voz de la conciencia moral e incumplir el
imperativo categorico o regirse por el propio provecho en detrimento de la ley moral. Ateismo
seria para ellos heteronomia moral. En cuestiones practicas sélo vale el entendimiento, el
juicio moral, el raciocinio moral, la madurez de juicio moral. Dios y la religion no pintan nada
para ser honrado. Se puede ser ateo y honrado. Es mas, tal vez el ateismo, la no creencia
religiosa, la impiedad, sea precisamente una condicidon necesaria para alcanzar la autonomia
moral pero también para proceder a la reforma del entendimiento.

NOTAS.

(1) "Desde Kant la teologia escupe sangre por la boca", escribe Schelling a Hegel. Schopenhauer
escribe a Rosenkranz sobre ideas absurdas como la inmortalidad del alma, "como si Kant no hubiese
existido jamas".
(2) Era tan enconado el ambiente filosofico de la Alemania de finales del siglo XVIII, que uno de los
detonantes de la situacion fue sencillamente un malintencionado panfleto aparecido en noviembre cuyo
autor podria ser el profesor J. P. Gabler de Leipzig, estrecho colaborador de F. Nicolai, enemigo
acérrimo de Fichte. El titulo, desde luego, no podia ser mas insidioso: Escritos de un padre a su hijo
estudiante sobre el ateismo de Fichte y Forberg. Entre otros muchos autores, Lavater y Schiller salieron
en defensa de Fichte, cuyo tinico crimen fue, segun ellos, cierta precipitacion por su parte a la hora de
llevar a sus ultimas  consecuencias la  filosofia de la  religion  kantiana.
(3)"Ich habe nie geglaubt dass sie meinen vorgeblichen Atheismus verfolgen; sie verfolgen in miri
einen Freidenker, der anfangt, sich verstandlich zu machen (Kants Gliuck war seine Obskuritat), und
einen verschrienen: es erschreckt sie wie ein Gespenst, die Selbstandigkeit, die, wie sie dunkel ahnen,
meine Philosophie weckt". Carta a Reinhold de 22 de mayo de 1799 en "Johann Gottlieb Fichte,
Briefe", 1986, Verlag Philipp Reclam jun. Leipzig.4 "Es ist nicht mein Atheismus, den sie gerichtlich
verfolgen, es ist mein Demokratismus. Der erstere hat nur die Veranlassung hergegeben" J. G. Fichtes
als Verfassers des ersten angeklagten Aufsatzes und Mitherausgebers des philosophischen Journals
Verantwortungsschrift, en "Appellation an das Publikum..." Dokumente zum Atheismusstreit, Jena,
1798/1799, Reclam 1987, Leipzig pp. 183-236.5 "diejenige Verfassung in welcher das Volk in eigner
Person die exekutive Gewalt ausube, mithin immer Richter in seiner eigenen Sache, welches eine
offenbar unrechtmassige Regierungsform sei". Recension de "La paz perpetua" de Kant en "Zum
ewigen Frieden". Mit Texten zur Rezeption (1796-1800) Reclam, 1984, Leipzig. pp. 93-102.6
"Grundlage des Naturrechts", Fichte, Gesamtausgabe, Bd. I, e, S. 325, 439 y 444. Hay edicion espaiola
reciente: Johann Gottlieb Fichte, "Fundamento del derecho natural segtin los principios de la doctrina
de la ciencia" Traduccion de José L. Villacafas Berlanga, Manuel Ramos Valera y Faustino Oncina

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

69



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

Coves. Estudio introductorio de José Luis Villacafias Berlanga, Centro de Estudios Constitucionales,
Madrid, 1994.

(7) Fichte, op. cit. S. 439.

(8) Fichte, op. cit. ibidem. S. 444.

(9) Fichte, op. cit. ibidem.

(10) Dice Heinrich Heine en "Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland" acerca de
Fichte que "verzweifle fast, von der Bedeutung dieses Mannes einen richtigen Begriff geben zu
konnen...Wir haben nicht nur eine Philosophie zu erortern, sondern auch einen Charakter, durch den
sie gleichsam bedingt wird und um beider Einfluss zu begreifen, bedurfte es auch wohl einer
Darstellung der damaligen Zeitverhdltnisse...

Wie musste dieser Mann den gesinnungslosen Skeptikern, den frivolen Eklektikern und den Moderanten
von allen Farben ein Greuel sein! Sein ganzes Leben war ein bestindiger Kampf. Seine
Jugendgeschichte ist eine Reihe von Kommernissen, wie bei fast allen unseren ausgezeichneten
Mcdinnern. Armut sitzt an ihrer Wiege und schaukelt sie gross, und diese magere Amme bleibt ihre treue
Lebensgefihrtin.

...Wenn auch der ganze Transzendentalidealismus ein Irrtum war, so lebte doch in den Fichteschen
Schriften eine stolze Unabhdngigkeit, eine Freiheitsliebe, eine Manneswiirde, die besonders auf die
Jugend einen heilsamen Einfluss tibte. Fichtes Ich war ganz iibereinstimmend mit seinem unbeugsamen,
hartndckigen, eisernen Charakter...".

(11) "Appellation an den gesunden Menschenverstand, in einigen Aphorismen iiber des Herrn
Professor Fichte Appellationen an das Publikum, wegen ihm beigemessener atheistischen
dusserungen"”. Im Februar 1799.

(12) Sobre ello escribié Heine en su Historia de la religion y de la Filosofia en Alemania su ya famoso
veredicto, en un texto que contiene su conocida, a fuerza de estereotipada, interpretacion acerca de la
filosofia practica kantiana en relacion con la filosofia tedrica -interpretacion impugnada por otros,
como por ejemplo, en Espafia, por Luis Martinez de Velasco-: "Nach der Tragodie kommt die Farce.
Immanuel Kant hat bis hier den unerbittlichen Philosophen traktiert, er hat den Himmel gestiirmt, er
hat die ganze Besatzung iiber die Klinge springen lassen, der Oberherr der Welt schwimmt unbewiesen
in seinem Blute, es gibt jetzt keine Allbarmherzigkeit mehr, keine Vatergote, keine jenseitige Belohnung
fiir diesseitige Enthaltsamkeit, die Unsterblichkeit der Seele liegt in den letzten Ziigen -das rdchelt, das
stohnt- und der alte Lampe steht dabei, mit seinem Regenschirm unterm Arm, als betriibter Zuschauer,
und Angstschweiss und Trdnen rinnen ihm vom Gesichte. Da erbarmt sich Immanuel Kant und zeigt,
dass er nicht bloss ein grosser Philosoph, sondern auch ein guter Mensch ist, und er iiberlegt, und halb
gutmiitig und halb ironisch spricht er: "Der alte Lampe muss einen Gott haben, sonst kann der arme
Mensch nicht gliicklich sein -das sagt die praktische Vernunft- meinetwegen -so mag auch die
praktische Vernunft die Existenz Gottes verborgen”. Infolge dieses Arguments unterscheidet Kant
zwischen der theoretischen und der praktischen Vernunft, und mit dieser, wie mit einem
Zauberstibchen, belebte er wieder den Leichnam des Deismus, den die theoretische Vernunft
getotet". Heine, "Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland", Leipzig, 1970, RUB
296, S. 148. Efectivamente, subraya Kant también en su filosofia moral que de ningin modo se trata de
afirmar positivamente la existencia de Dios, sino que mas bien se trata de que el postulado practico de

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

70



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

su existencia responde a una necesidad subjetiva: "rein subjektiven Bediirfnis" Vgl. I. Kant: Schriften
zur Religion, hg. und eingeleitet von M. Thom, Berlin, 1981, S. 43-48.

(13) "Die Moglichkeit dieser iibereinkunft zweier voneinander selbst gdnzlich unabhdngiger
Gesetzgebungen ldsst sich nun nicht anders denken als durch ihre gemeinschaftlich Abhdngigkeit von
einer oberen Gesetzgebung, welche beiden zum Grunde liegt, die aber fiir uns gdnzlich unzugdnglich ist
[...] Gottist [...] als dasjenige Wesen zu denken, welches die Natur dem Moralgesetze gemdss bestimmt.
In ihm also ist die Vereinigung beider Gesetzgebungen und seiner Weltanschauung liegt jenes Prinzip
von welchem sie beide gemeinschaftlich abhdngen, zum Grunde". Fichte, Versuch einer Kritik aller
Offenbarung, in Samtliche Werke, Bd. V. S. 108.

(14) "Die Idee von Gott, als Gesetzgeber durchs Moralgesetz in uns, griindet sich [...] auf eine
Entiusserung des unserigen, auf Ubertragung eines Subjektiven in ein Wesen ausser uns, und diese
Entdusserung ist das eigentliche Prinzip der Religion". Ibidem, p. 55.

(15) Gustavo Bueno Martinez, E/ animal divino, ensayo de una filosofia materialista de la religion,
Segunda edicion corregida y aumentada, Oviedo, Pentalfa, 1996, p. 168.

(16) G. Bueno, E! animal divino, op. cit. p. 170.

(17) G. Bueno, Alberto Hidalgo y Carlos Iglesias, Symploké, segunda edicion, 1989, Madrid, Editorial
Jucar, p. 436.

(18) "Ich selbst und mein notwendiger Zweck sind das iibersinnliche”, vid. el presente articulo de
Fichte.

(19) G. Bueno, El animal divino, op. cit. p. 175.

(20) G. Bueno, op. cit. ibidem, p. 175.

(21) "Jeder Glaube an ein Géttliches, der mehr enthdlt als (den) Begriff der moralischen Ordnung, ist
insofern Erdichtung und Aberglaube, [...] eines verniinftigen Wesens unwiirdig und hchst verd “achtig
[...] Jeder Glaube, der diesem Begriff einer moralischen Ordnung widerspricht (der eine unmoralische
Unordnung, eine gesetzlose Willkiir durch ein iibermdchtiges Wesen vermittels sinnloser Zaubermittel
einfiihren will), ist ein verwerflicher und den Menschen durchaus zugrunde richtender Aberglaube".
Fichte, Aus einem Privatschreiben de 1800. "Appellation an das Publikum", op. cit. p. 481.

Sobre el fundamento de nuestra creencia en un gobierno divino del mundo

Johann Gottlieb Fichte

El autor de este articulo reconocié hace ya mucho tiempo como su obligacion el someter a
examen y deliberacion colectiva a un mayor publico filoséfico los resultados de su filosofar
sobre el objeto arriba sefialado, que hasta ahora s6lo habia expuesto en su aula universitaria
(1). Quiso hacer esto con esa precision y exactitud a la que para tantos corazones respetables la
excelencia de la materia obliga a todo escritor; entretanto, su tiempo estuvo ocupado por otros
trabajos y la ejecucion de su decision se retras6 una y otra vez.

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

71



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

Mientras ¢l actualmente, como coeditor de esta revista, ha decidido presentar ante el publico el
siguiente articulo de un escritor filoséfico excelente (2), encuentra, por un lado, un alivio,
puesto que este articulo coincide en muchos aspectos con sus propias convicciones, por lo que
puede remitirse al autor y confiar también poder hablar en su nombre; por otro lado, sin
embargo, el autor encuentra una acuciante necesidad de explicarse, toda vez que en este mismo
articulo, aunque en algunos otros aspectos sus convicciones no estan muy alejadas, tampoco se
puede decir que coincidan plenamente, y le parece importante que el modo de pensar sobre
esta materia, que se infiere de su opinidon sobre la filosofia, debe ser presentada al publico
desde el principio por completo. Debe no obstante conformarse por ahora con exponer
solamente el compendio de su sucesion de ideas y se reserva la ulterior ejecucion para otra
ocasion.

Lo que hasta ahora ha venido enturbiando el asunto casi universalmente, y quiz4 ain durante
largo tiempo continuaréd haciéndolo, es el hecho de que se deba aceptar la asi llamada prueba
moral o cualquier prueba filosofica de un gobierno divino del mundo como una auténtica
demostracidn; que, para aceptar esta prueba, es necesaria la previa fe en Dios por parte de los
hombres mediante la demostracion de su existencia. jPobre filosofia! Si eso no estd ya en el
hombre, entonces quisiera yo por lo menos saber esto, ;de donde aceptan entonces tus
representantes, que son tan s6lo hombres, lo que ellos mediante la fuerza de sus
demostraciones nos quieren dar?, o bien, si estos representantes son de hecho esencias de una
naturaleza superior, ;como pueden confiar en encontrar en nosotros acceso y hacernos
comprensible algo asi sin presuponer en nosotros una fe parecida a la suya? Ello no es asi. La
filosofia s6lo puede explicar hechos, de ningin modo puede producirlos; salvo que ella se
produzca a si misma como hecho. No so6lo se le puede ocurrir al filésofo persuadir a los
hombres de que pueden pensar los objetos ordenadamente, como materia en el espacio, y las
transformaciones de los mismos ordenada y consecutivamente en el tiempo, y mucho menos
todavia se le puede ocurrir querer convencerles de que crean en un gobierno divino del mundo.
Ambas cosas ocurren sin su intervencion; ¢l lo presupone como hecho y tiene que derivar
solamente estos hechos como tales del necesario proceder de toda naturaleza racional. Ahora
bien, nosotros no queremos considerar nuestro razonamiento de ningin modo como un
debilitamiento de la fe, sino como una deduccién de la conviccion del creyente. No tenemos
nada aqui excepto responder a la pregunta: ;coémo llega el hombre a tal creencia?

El punto decisivo del que depende esta respuesta es que aquella creencia no sea representada
por ella misma como una recepcion caprichosa que el hombre pudiera hacer o no segiin su
gusto, ni tampoco como una libre decision de tomar por verdadero lo que el corazon desea
simplemente porque lo desea, como si esto fuera un complemento o sustitucion por medio de
la esperanza de los suficientes fundamentos de conviccidon. Lo que esta fundado en la razon es
sencillamente necesario y, lo que no es necesario, es sencillamente contrario a la razon. El

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

72



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

tener por verdadero esto ultimo es delirio y suefio, por muy util que pueda resultar lo sofiado.
Ahora bien, ;donde buscara entonces el filésofo lo que aquella creencia presupone, el
necesario fundamento de la misma, que ¢l debe sacar a la luz? ;Tal vez en una supuesta
necesidad de concluir, a partir de la existencia o de la condicion del mundo sensible, la
presencia de un artifice racional? De ninguna manera, puesto que ¢l sabe demasiado bien que,
en verdad, una filosofia extraviada, en la confusion, debe explicar algo cuya existencia no
puede negar pero cuyo verdadero fundamento, sin embargo, se le oculta completamente.
Ademas, no es el entendimiento espontaneo, bajo la tutela de la razon y bajo la direccion de su
mecanismo, capaz de una tal conclusion. O bien se considera el mundo sensible desde el punto
de vista de la conciencia comun, punto de vista al que también se puede llamar el de la ciencia
natural, o bien desde el punto de vista transcendental. En el primer caso la razén estd obligada
a permanecer en el ser del mundo como un absoluto; el mundo es, sencillamente porque es y es
asi sencillamente porque es asi. Desde este punto de vista se parte de un ser absoluto y este ser
absoluto es justamente el mundo; ambos conceptos son idénticos. El mundo deviene algo en si
mismo autofundado, en si mismo completo y, justamente por ello, un todo organizado y
organizante, que contiene en si mismo el fundamento de todos los fendmenos que tienen lugar
en ¢l y en sus leyes inmanentes. Una explicacion del mundo y sus formas segin fines de una
inteligenci es un total sinsentido, hasta tal punto el mundo y sus formas deben ser explicados
desde ellos mismos. Nos encontramos por consiguiente sobre el territorio de la pura -insisto-
de la pura ciencia natural. Ademads, la proposicion: "una inteligencia es artifice del mundo
sensible" no nos ayuda ni lo mas minimo y no nos hace avanzar ni una linea, puesto que no
tiene ni la mas minima inteligibilidad y nos da un par de palabras vacias en vez de una
respuesta a una pregunta que nosotros no habriamos debido suscitar. Las determinaciones de
una inteligencia son sin duda conceptos, pero como éstos, ya sea que se puedan desarrollar en
la materia, en el descomunal sistema de una creacion de la nada, o bien, la ya presente materia
pueda modificarlos en el no mucho mas racional sistema de la mera elaboracion de una eterna
materia independiente; sobre ello todavia esta por decir la primera palabra inteligible.

Si se contempla el mundo sensible desde un punto de vista transcendental, entonces
desaparecen efectivamente todas estas dificultades. En este caso, no hay ningin mundo
existente para si: en todo lo que nosotros contemplamos, contemplamos meramente el reflejo
de nuestra propia actividad interna. Sin embargo, lo que no es segin el fundamento de esto no
puede ser preguntado; nada puede ser aceptado fuera de ello para explicar esto mismo (3).

[Nota de Fichte: Se deberia entonces preguntar por el fundamento mismo del Yo (4). Entre las
cuestiones radicales que contra la Teoria de la Ciencia (Wissenschaftslehre) (W.L.) se
publicaron, permanecio, no obstante, ésta, contenida en el jovencisimo metafisico de Gottinga
(5), quien realmente la formula en las "Noticias eruditas de Gottinga" (Gottingischen
Gelehrten Anzeigen). Con qué tipo de gentes se las tiene que ver uno si se ocupa en nuestro

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

73



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

siglo filosofico de los filosofares! ;Puede entonces el Yo explicarse a si ~ mismo, puede
siquiera querer explicarse, sin salir fuera de si y sin cesar de ser Yo? Si se debe recurrir a una
explicacion es que no estamos ante el Yo puro (absolutamente libre e independiente), puesto
que toda explicacion implica dependencia. Del mismo tipo es y del mismo espiritu procede el
reproche de esta misma recension, a saber: que la W.L. no ha demostrado su principio
fundamental. Si la proposicion de la que parte pudiera ser demostrada, entonces precisamente
no habria por esto tal principio; si: lo que la mas elevada proposicion desde la que fuese
demostrado seria el principio, y de éste, por consiguiente, se partiria. Toda demostracion
presupone sencillamente algo indemostrable. Aquello de lo que parte la W.L. no se deja
comprender mediante conceptos, ni comunicar mediante conceptos, sino solo intuir
inmediatamente. Para el que no tiene tal intuicion la W.L. permanece necesariamente sin
fundamento y meramente formal y con ello este sistema decididamente no puede comenzar
nada. Esta sincera confesion no se hace aqui por vez primera, pero es costumbre que después
de que se ha expresado un recuerdo en general se debe comunicar a cada nuevo adversario
individual en especial, y que acerca de esto se debe llegar a ser lo menos malhumorado
posible, y yo espero por esto haber cumplido con toda afabilidad esta obligacion mia con aquel
adversario. Su proton pseudos (6) es que ain no tiene el asunto lo suficientemente claro, pues
cuando la verdad en general, y en especial la verdad mediata es (mediada por deduccion), debe
darse un algo inmediatamente verdadero. Tan pronto ¢l haya comprendido esto, buscara este
inmediato hasta que lo encuentre. Luego sera capaz de juzgar el sistema de la W.L., puesto que
ya entonces lo comprenderd, lo que hasta ahora, a juzgar por sus reiteradas aseveraciones, no
es el caso. Solo le parecera probable todo esto mediante una serena reflexion acerca de las
intuiciones ya mencionadas].

Desde el mundo sensible no hay, por consiguiente, ningiin posible camino para ascender a la
aceptacion de un orden moral universal; solo si se piensa el puro mundo sensible, cosa que no
ocurre con aquellos filosofos, se esta presuponiendo ya un orden moral no advertido en el
mundo.

Por consiguiente, aquella creencia debiera ser fundamentada mediante nuestro concepto de un
mundo suprasensible.

Hay un concepto asi. Yo me encuentro libre de todo influjo del mundo sensible, absolutamente
activo en mi mismo y a través de mi  mismo; por tanto, como un poder elevado sobre todo lo
sensible. Esta libertad sin embargo no es indeterminada. Tiene su finalidad. No contiene sus
fines como fines exteriores, sino que los contiene al ponerse a si misma. Yo mismo y mi
necesaria finalidad somos lo suprasensible.

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

74



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

Yo no puedo dudar de esta libertad y de esta determinacion de la misma sin suprimirme a mi
mismo.

Y digo que no puedo dudar, ni siquiera puedo pensar en la posibilidad de que mi voz interior
sea una simple ilusidon que engafie, que estd en otra parte y deba ser autorizada y fundada; por
lo tanto no puedo acerca de esto continuar sutilizando, sofisticando y explicando. Aquella
maxima es lo absolutamente positivo y categorico.

No puedo proseguir adelante si no quiero destruir mi interior. No puedo porque no puedo
querer ir mas alld. Aqui radica lo que establece su limite al, por lo demas, irrefrenado vuelo del
razonamiento, lo que ata al espiritu porque ata al corazon; he aqui el punto que une el pensar y
el querer en uno y traec armonia en mi esencia. Bien podria yo en y para si continuar, si yo me
quisiera colocar conmigo mismo en contradiccion; pues no hay para el razonamiento ningin
limite inmanente. El va libremente hacia el infinito y debe poder hacerlo, puesto que yo soy
libre en todas mis manifestaciones y s6lo yo mismo puedo ponerme un limite mediante la
voluntad. El convencimiento de nuestra determinacion moral procede ya por esto de nuestra
disposicion moral, y es una creencia, y por eso se dice muy correctamente: el elemento de toda
certeza es una creencia. Y asi debe ser; pues la moralidad, asi de cierto es esto, s6lo puede ser
constituida efectivamente por si misma, de ninguna manera mediante una ldgica coercion del
pensamiento.

Por lo demaés, si yo mismo cayera, por medio de una vision simplemente tedrica, en una
absoluta indeterminacion y renunciara por completo a un punto de vista firme, me tendria que
conformar con encontrar necesariamente inexplicable aquella misma certeza que gobierna todo
mi pensamiento y sin cuyo profundo sentimiento no me seria posible ni tan siquiera especular.
Y es que no hay ninglin punto de vista firme a no ser el indicado, no mediante la l6gica, sino el
fundado mediante la conciencia moral, y si nuestro razonamiento no avanza o va mas alla de
¢l, se convierte en un océano en el que cada onda es impulsada por otra hasta el infinito.

Mientras concibo tal sentimiento moral como una finalidad y hago de ¢l mi auténtica actividad,
establezco su realizacion como posible mediante la accion real. Ambos principios son
idénticos; puesto que yo presupongo algo como finalidad, esto significa que yo lo pongo en un
tiempo futuro cualquiera como real; en la realidad, sin embargo, la posibilidad se pone como
necesaria. Yo debo proponerme, si no quiero negar mi propia esencia, lo primero, la realizacion
de aquella finalidad; debo por lo tanto aceptar también lo segundo, su realizabilidad: pues
realmente no hay aqui un primero y un segundo, sino que ello es absolutamente uno; ambos
son de hecho, no dos actos, sino un so6lo acto del animo.

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

75



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

Adviértase en esta ocasion la absoluta necesidad de lo mediado. Si se me quiere permitir atin
un instante, diré¢ que la realizabilidad del fin moral ha de concebirse como algo mediado. Ello
no es aqui un deseo, una esperanza, una reflexion y consideracion de fundamentos en pro y en
contra, una decision libre, aceptar algo cuyo opuesto bien se tiene por posible. Aquella
aceptacion presupone la obediencia a lo puesto en su interior y es absolutamente necesaria.
Esta inmediatamente contenida en esta decision porque ella misma es esta decision.

Obsérvese, pues, el orden de las ideas. No se concluye de la posibilidad la realidad, sino al
contrario. Ello no significa: yo debo porque puedo, sino: yo puedo, porque debo. Que yo debo
y qué debo, es lo primero, lo mas inmediato. Esto no necesita de ninguna ulterior explicacion,
justificaciéon o autorizacién. Es por si conocido y por si verdadero. No se fundamenta ni
determina a través de ninguna verdad, sino que mas bien toda otra verdad se determina
mediante  ésta. Esta serie de pensamientos ha sido frecuentemente no advertida. Quien dice:
"primero debo saber si puedo, y después habra de juzgar si debo", o bien estd suprimiendo el
primado de la ley moral, o sea, la ley moral misma, si es que esta viendo el asunto desde un
punto de vista practico, o bien ignora por completo el desarrollo espontaneo de la razon, si es
que esta especulando. Yo debo presuponer efectivamente en mi la finalidad de la moralidad,
cuya realizacion es posible por medio de mi. Todo lo cual, siguiendo simplemente el analisis,
quiere decir que cada una de las acciones que debo ejecutar, y cada uno de mis estados que
aquellas acciones exigen, se relacionan como los medios y los fines (que presupongo en mi).

Mi entera existencia, la existencia de toda esencia moral, el mundo sensible como nuestro
escenario social, contienen pues una relacion con la moralidad, y ello produce un orden
totalmente nuevo del cual el mundo sensible con todas sus leyes inmanentes solo es el
tranquilo asiento. Aquel mundo prosigue su marcha tranquilo, segin sus eternas leyes, para
dejar un hueco a la libertad. Pero el mundo en cuanto tal no tiene el menor influjo ni sobre lo
moral ni sobre lo inmoral, ni posee el mds minimo poder sobre los seres libres. éstos flotan
autonoma e independientemente por encima de la naturaleza. Que la finalidad de la razon
llegue a ser real s6lo puede ser conseguido mediante el operar de la esencia libre; pero ello, sin
duda, es también logrado de forma totalmente segura como consecuencia de una mas alta ley.
El obrar correctamente es posible y toda situacion esta gobernada por aquella mas alta ley. El
hecho moral vale como consecuencia de la misma disposicion, de manera infalible, y el hecho
inmoral no vale de forma infalible. El mundo entero se nos presenta de una forma totalmente
cambiada.

Esta transformacion de la consideracion se esclarecera ain mas si nos elevamos al punto de
vista transcendental. El mundo -afirma la filosofia transcendental- no es mas que el aspecto

sensible de nuestra propia accidn interna segun las inteligibles leyes de la razén, como mera
inteligencia, dentro de marcos absolutos en los que nosotros ahora estamos encerrados, ahora y

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

76



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

siempre, y no es para tomarse a mal que al hombre esta total desaparicion del suelo se le haga
intranquilizadora. Aquellos limites son por su nacimiento efectivamente absolutos pero,
(qué importancia tiene esto? -dice la filosofia practica-; el significado de esto mismo es lo mas
claro y mas cierto que hay. Ellos son tus lugares determinados en el orden moral de las cosas.
Lo que tu percibes, gracias a ellos, tiene realidad, la unica que a ti te concierne y la inica que
hay para ti. Ello es la perpetua interpretacion del mandato del deber, la expresifion viva de lo
que debes hacer, puesto que en efecto, debes hacerlo. Nuestro mundo es el material hecho
sensible de nuestra obligacion: esto es lo auténticamente real en las cosas, la verdadera materia
fundamental de todo fendmeno. La coercidon con la que la creencia en la realidad del mundo
nos exige es una coercion moral, la inica que es posible para la esencia libre. Nadie puede
abandonar la disposicion moral hasta el punto de que ésta deje de garantizar un progreso futuro
del hombre aun dentro de estos limites (7). Asi, contemplado como el resultado de un orden
moral universal, puede llamarse muy bien revelacion el principio de esta creencia en la
realidad del mundo sensible. Nuestro deber es lo que en ella se revela.

Esta es la verdadera creencia. Este orden moral es lo divino que nosotros aceptamos. Se
construye a través del buen obrar. Esta es la Uinica posible profesion de fe: llevar a cabo alegre
y serenamente siempre lo que el deber pide, sin dudas ni sutilezas sobre las consecuencias. Por
eso, esto divino se nos vuelve vivo y real. Cada una de nuestras acciones es llevada a cabo en
la presuposicion de su existencia y todas las consecuencias de las mismas pueden solamente
ser juzgadas por €l.

El verdadero ateismo, la auténtica increencia e impiedad, estriban en que se sutiliza sobre las
consecuencias de las acciones, incluso no se quiere obedecer la voz de la conciencia moral
hasta que se cree prever el buen éxito, elevando asi el propio consejo sobre el consejo de Dios
y haciéndose a si mismo Dios. Quien quiere hacer el mal para que asi de ello resulte lo bueno
es un impio. En un gobierno moral del mundo no puede jamas resultar lo bueno de lo malo, y
si ti crees lo primero, te es imposible pensar lo ultimo. T4 no puedes mentir aunque el mundo
quedase hecho ruinas. Pero esto es s6lo un modo de hablar, pues si ti  pudieras creer que se
destruiria, entonces tu esencia seria por lo menos sencillamente contradictoria y en si
autodestructiva. Pero esto justamente no lo crees td, ni puedes creerlo. Bien sabes que en el
plan de su conservacion seguramente no cabe la mentira.

La creencia, aun desviada, es también, sin embargo, creencia total y completa. Aquel orden
moral viviente y efectivo es Dios mismo. No necesitamos de ningun otro Dios y no podemos
aprehender ningtn otro. No hay ningun fundamento en la razon desde el cual extraer un orden
moral universal, y merced al cual, mediante una conclusion de lo fundado al fundamento, haya
que aceptar una esencia especial como la causa del mismo. El entendimiento espontdneo
seguramente no realiza esta inferencia y no conoce ninguna otra esencia especial. Solamente

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

77



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

una filosofia que se comprende mal a si misma lo hace. Ahora bien, ;es entonces aquel orden
tan casual que podria igualmente ser tanto como no ser, o bien ser de otra manera, tal que su
existencia y naturaleza debiera explicarse por un lado desde un fundamento, y por otro
mediante una revelacion de este fundamento encargado de legitimar la creencia en este mismo
orden? Si hacéis oidos sordos a las exigencias de un sistema negativo y preguntdis a vuestra
propia conciencia, encontraréis que aquel gobierno divino del mundo es lo absolutamente
primero de todo conocimiento objetivo, exactamente igual que vuestra libertad y disposicion
moral es lo absolutamente primero de todo lo subjetivo, que todo restante conocimiento
objetivo debe ser fundado y determinado mediante tal orden universal, que sin embargo
sencillamente no puede ser determinado por ningun otro fundamento, porque por encima de ¢l
no hay ninguno. No podéis intentar en absoluto aquella explicacion sin perjudicar en vosotros
mismos la categoria de aquella aceptacion y sin hacerla vacilante. Su rango es el que es
mediante ¢l mismo y es absolutamente cierto y no tolera ninguna sutileza. Vosotros lo hacéis
depender de vuestra sutileza.

Y este sutilizar, ;como lo habéis conseguido? Una vez apagada en vosotros la conviccion
inmediata, jen qué la fundamentais? jOh, qué débil es vuestra fe cuando so6lo podéis
defenderla con la afirmacion de aquel fundamento astuto que vosotros mismos levantais, y que
se desmorona cuando se desmorona éste!

Entonces, si se os quisiera permitir ahora extraer aquella conclusion y, mediante esta misma,
aceptar una esencia especial como la causa de aquel orden moral universal, ;qué habriais
ganado con ello? Esta esencia debe ser diferente de vosotros y del mundo y debe desarrollarse
segin conceptos. Por esto debe ser concebible, tener personalidad y conciencia. ;A qué llamais
vosotros, pues, personalidad y conciencia?, ;aquello que vosotros, en vosotros mismos, habéis
encontrado, conocido y designado con este nombre? Pero el hecho de que tengais que pensar
ambas cosas de una manera necesariamente finita y limitada os lo prueba el mas somero
analisis de la forma en que construis ambos conceptos. Vosotros hacéis esta esencia mediante
la atribucioén de aquel predicado a una esencia finita igual a vosotros, y no habéis pensado a
Dios, como vosotros quergis, sino solo a vosotros mismos multiplicados en el pensar. Mucho
menos aun podéis explicar el orden moral del mundo a partir de esa esencia, sino s6lo a partir
de vosotros mismos. Este orden permanece asi tan inexplicado y absoluto como antes y, en el
momento en que utilizais palabras semejantes a vosotros, no pensais nada, sino que os limitais
a hacer vibrar el aire con sonidos vacios. Que eso es lo que hacéis es algo que ni siquiera
podéis imaginar. Sois finitos y, cémo podria lo finito aprehender y comprender la infinitud?

Asi permanece la creencia en lo inmediatamente dado y resiste imperturbable. En el momento

en que se la hace depender de conceptos queda debilitada, pues un concepto asi es imposible,
completamente contradictorio.

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

78



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno

uetdfooic €ig Ao yévog

Es por ello un malentendido el decir: "es dudoso si existe un dios o no". No es en absoluto
dudoso, sino lo mas cierto, fundamento de toda otra certeza. Lo tinico absolutamente objetivo
es que hay un orden moral universal; que a todo individuo racional le est4 sefialado su lugar
determinado en este orden y se cuenta con su trabajo; que cada uno de los destinos (8), en la
medida en que no es producido por la propia conducta, es resultado de este plan; que sin ¢l
ningln cabello cae de su cabeza y en su esfera efectiva ningun gorridon cae del techo (9); que
toda verdadera buena accion es efectiva, que toda accion mala fracasa y que, a aquellos que
s6lo aman lo bueno, justamente les deben servir las mejores cosas (10). Por otro lado, tampoco
es dudoso en absoluto para aquel que piense un instante y quiera reconocer honradamente el
resultado de su reflexion que el concepto de Dios como sustancia particular es un concepto
imposible y contradictorio, y estd permitido decir esto sinceramente y suprimir el parloteo
escolar, con lo que se eleva la verdadera religion del alegre obrar justo.

Dos excelentes poetas han expresado bellamente esta profesion de fe del hombre sensato y
bueno de manera inimitable. "Quién puede decir", declara uno de ellos.

(Quién puede decir

"Yo creo en Dios"?
(Quién puede nombrarle (concepto y palabra para buscarle)
y confesar,
"Yo creo en €1"?
(Quién puede sentir,
y atreverse a
decir, "no creo en é1"?

El omniabarcante (después de que se ha comprendido ya esto mediante el sentido moral, no ciertamente
mediante la especulacion teorica, y se considera el mundo como el lugar de observacion de la esencia
moral),

El sostenedor de todo,

(Acaso no abarca ni contiene
ati, ami, a si mismo?

(No se arquea el cielo alla arriba?

(No yace la tierra aqui abajo firme?

(Y no ascienden mirando amistosamente
eternas estrellas aqui?

(No te miro yo cara a cara,

y no se abre todo paso
hacia la cabeza y el corazén a ti,

y se eleva en un eterno misterio
invisible pero visible cerca de ti?

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

79



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

Llena tu corazoén con esto (tan grande es) y
cuando seas feliz en el sentimiento,
llamalo entonces como t quieras,
illamalo Felicidad, Corazon, Amor, Dios!
iNo tengo ningin nombre
para esto! Ya estd, Sentimiento es todo,
El nombre es ruido y humo,
envolviendo el fulgor del cielo en nieblas (11).

Y el segundo canta:
una santa voluntad vive,
igual que una voluntad humana titubea;
alto sobre el tiempo y el espacio flota
viviente el mas alto pensamiento;
y si todo en el perpetuo cambio gira,
permanece en el cambio un espiritu tranquilo (12).

NOTAS.

(1) Para el semestre de verano de 1795 habia anunciado Fichte su "Philosophiam religionis
pragmaticam, i.e. fundamenta sensus religiosi, opinionumque ad religionem spectantium, quae ab omni
in de tempore obtinuerent, et quomodo iis uti expediat ad formandos hominum animos". Sin embargo,
debido a los desordenes estudiantiles no impartié en este semestre ninguna leccién. Sus anunciadas
lecciones sobre filosofia de la religion para el semestre de verano de 1799 fueron imposibilitadas por el
despido de Fichte. Sin embargo, habia hablado Fichte también en el marco de sus lecciones sobre l6gica
y metafisica impartidas regularmente desde el semestre de invierno de 1795/96 por medio de los
"Aforismos filosoficos" de Plattner "sobre Dios, sobre el origen de la religion y de la religiosidad en los
hombres". El entonces estudiante Christian Wilhelm Friedrich Penzenkuffer publicé en 1799 apuntes de
sus lecciones sobre ello de forma andnima en Bayreuth, para con ello intervenir a favor de Fichte en la
disputa sobre la acusacion de ateismo: "Algo del sefior profesor Fichte y para ¢él. Editado por un
discipulo amante de la verdad".

(2) Fichte, que habla de si mismo en tercera persona, se refiere aqui al texto de Forberg, que en
la Revista filosdfica de una Sociedad de Eruditos Alemanes prosigue al suyo.

(3) Adviértase aqui claramente que el Yo de Fichte, el Sujeto Transcendental Fichteano, al igual que
ocurre con el Sujeto Transcendental de Kant es un sujeto transcendental, no empirico, ni psicoldgico, ni
personal en el sentido de caprichoso, individual, particular, subjetivo, arbitrario. Este sujeto
transcendental no es otra cosa que la ciencia misma y las normas morales. Este sujeto no tolera junto a
¢l ninguna esencia autdnoma mas alta que €l y que lo determine de alguna manera. Esta autonomia
moral del sujeto fichteano es la que provoca la acusacion de ateismo a Fichte.

(4) Friedrich Bouterwerk escribid en su recension: "asi permanece para nosotros en la Teoria de la
Ciencia pendiente de demostracion, el que la absoluta autoactividad del Yo sea realmente el fundamento
de todo saber". Vid.: "Jena en grapa", seleccion de escritos diversos de Carl Leonhard Reinhold,

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

80



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

profesor en Kiel, Primera Parte, 1796, Segunda parte, 1797, en "Noticias eruditas de Gottinga bajo la
supervision de la Real Sociedad de Ciencias", 194, ejemplar 14, 7 de diciembre de 1797.

(5) Se refiere a Bouterwerk. Vid. nota anterior.

(6) Lo primero falso, el primer engafo.

(7) Aqui y en lo que sigue, Fichte y Forberg utilizan citas o referencias al texto del Nuevo Testamento,
vid. Mateo. X, 29-30.

(9) cfr. Rom. VIII, 28.

(10) Tiene esto algo que ver con la idea protestante de la predestinacion. Habla Fichte de destino,
fatum (Schicksal) a diferencia de determinacion (Bestimmung).

(11) J.W. von Goethe, Fausto, Leipzig, pp. 137-139.

(12) F. Schiller, Palabras de la creencia, en "Almanaque de las musas para el afio 1798", Tubinga,
1798, pp. 21-22.

Desarrollo del concepto de religion
Friedrich Karl Forberg

La religion no es otra cosa que una fe practica en un gobierno moral del mundo: o, para
expresar el mismo concepto en un conocido lenguaje sagrado, una viva creencia en el reino de
Dios que vendra a la Tierra.

Solo quien cree en un gobierno moral del mundo y efectivamente cree de forma practica, solo
¢se tiene religion.

Qué sea un gobierno moral del mundo es en si mismo claro. Si en el mundo sucede que se
cuenta con el triunfo final del Bien, entonces hay un gobierno moral del mundo. Por el
contrario, si la virtud y el vicio le son totalmente indiferentes al destino, entonces no hay un
gobierno moral del mundo. El espiritu sublime, que rige el mundo segun leyes morales, es la
divinidad y éste es el  unico concepto de Dios del cual necesita la religion o mediante el cual
mas bien la religion misma llega a ser posible. Los conceptos especulativos de Dios como la
mas real de todas las esencias, como la esencia infinita, la esencia absolutamente necesaria, son
extrafios a la religion o, por lo menos, indiferentes. La religion puede, si los encuentra, hacer
algo practico con ellos, pero también puede prescindir de ellos cuando no los encuentra. La
religion es perfectamente compatible tanto con el politeismo como con el monoteismo, tanto
con el antropomorfismo como con el espiritualismo. Sélo si permanece la moralidad como
regla del gobierno del mundo, entonces es por lo demds indiferente si se piensa una
constitucion monarquica del mundo o una aristocratica; y si hubieran actuado moralmente los
hombres iluminados, a quienes los antiguos imaginaban como dioses, no habria habido nada
que objetar contra la religion por el lado del corazén. La especulacion que conoce sus limites

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

81



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

no tendria nada que objetar contra ella y el arte més bien podria lamentar su alejamiento. Hay
un gobierno moral del mundo y una divinidad que rige el mundo segun leyes morales -quien
esto cree tiene una religion.

Surge facilmente la pregunta: ;sobre qué se funda esta fe?
Hay tres fuentes de las que fluye, al final, cualquier convencimiento. Se llaman experiencia,
especulacion y conciencia moral. Una de ellas debe ser la fuente de la religion.

Aprendemos de la experiencia que hay un gobierno moral del mundo -esto seria tanto como
decir que nosotros vemos en la experiencia, ante nuestros ojos, que el Bien al final triunfa y el
Mal al final fracasa-. Lo malo es que tal cosa no aparece ante nuestros 0jos. Y ello ha sido la
vieja lamentacion de todos los justos desde siempre, el hecho de que el Mal haya triunfado
frecuentemente sobre el Bien. Antes bien, se seguiria de la experiencia lo contrario, a saber,
que el mundo no es regido moralmente, o bien que, por lo menos, un genio maligno lucha con
uno bueno por el dominio del mundo y que, en ocasiones, el bueno, pero por lo comun el malo,
mantiene el predominio. Quien busca la divinidad fuera de si, en el curso de las cosas no la
encontrard jamds. Saldrdn a su encuentro por todas partes "obras del diablo" (1), pero sélo
escasamente y siempre timida y dubitativamente podra  decir "aqui estd el dedo de Dios" (2).
Quiza sea la especulacion mas afortunada para encontrar una divinidad, puesto que la
experiencia no lo es. Si esto fuera asi, deberia haber fundamentos racionales ciertos que
permitiesen concluir con seguridad la existencia de un gobernante moral del mundo. Se han
establecido muchos y los méas maravillosos han sido los siguientes: el mero concepto de una
esencia perfectisima incluye ya la existencia de la misma en si. Lo contingente presupone algo
absolutamente necesario y el orden no es posible sin un espiritu ordenador. S6lo que ninguna
de todas estas pretendidas demostraciones tedricas ha sido sometida a prueba rigurosa. Cada
una contiene en su interior una presuposicion enteramente gratuita e indemostrable que, a poco
que se piense, desaparece como una simple apariencia. El mero concepto de una esencia
perfectisima no incluye la existencia de la misma en si, puesto que ningun concepto de ninguna
cosa encierra en si la existencia del mismo. So6lo en la intuicion esta la existencia y solamente
cuando la intuicion se eleva al concepto estan unidos el concepto y la existencia. Ni siquiera el
concepto de una esencia perfectisima, como compendio de todas las realidades, incluye la
existencia en si, puesto que la existencia no es ningun predicado real (3) y, sobre todo, ninguna
cualidad. Si fuera una cualidad se deberia entonces, en todo caso, poder responder a la
pregunta ;qué es esto?, pregunta que podria contestarse asi: "es una cosa que es", algo que
hablando en serio jamds contestaria ningun ser racional.

Lo contingente presupone algo absolutamente necesario, han dicho otros y de ello han

concluido la existencia de una divinidad. Solo que, ;qué es lo contingente? ;Es aquello cuyo
no-ser se deja pensar? Asi no hay ningin concepto para la absoluta necesidad en el entero

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

82



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

territorio del entendimiento, puesto que no hay ninguna cosa que no se pueda encontrar cuya
no existencia sea imposible pensar. ;Es sin embargo contingente so6lo lo que no siempre fue,
sino que alguna vez nacié? Asi, ello presupone efectivamente algo mediante lo cual nacié -una
causa que le diera su existencia. Ahora bien, ;por qué esta causa (que como absolutamente
necesaria ha existido desde siempre) no le di6 la existencia hasta ese momento? ;(Es que no
podia?  ;Qué hizo que los obstaculos que estaban en su camino desaparecieran ahora
precisamente? ;O es que no queria? Y, ;qué pasod entonces para cambiar su voluntad? De esta
forma el ser necesario se acerca mucho a un ser contingente y en el limite de todo preguntar
nos vemos inevitablemente sobrepujados a superar ese limite.

El orden, dicen ain otros, no es posible sin un espiritu ordenador. Pero, ;por qué no?
(Simplemente porque no conocemos ningun otro principio del orden fuera del entendimiento?
(Pero desde cuando ha llegado a ser el limite de nuestro conocimiento el limite de lo posible?
Y, (donde se encuentra entonces en el mundo el orden tan inconfundiblemente que permita
deducir la existencia de una divinidad con seguridad? ;En lo fisico? Pero un arquitecto
habilidoso no es ni de lejos ningin regidor moral del mundo, un gran artista como mucho,
(pero ningin Dios!  (En lo moral? Pero, ;no sonaria un panegirico al orden moral de un
mundo "que yace en lo malo" (4) mas bien como una satira a la divinidad que como una
demostracion de su existencia? ;Podria verse el mundo peor de lo que lo vemos, marchar peor
de lo que marcha, si lo condujera un ser malo, un ser maligno, como ser malévolo, aun cuando
al menos compartiera su tarea con algun espiritu bueno? La justificacion de un Satands en
defensa del bien ;seria menos sélida que la de Dios en la defensa del mal? ;Y no seria por lo
menos muy inhabitual, muy antinatural concluir a partir de la existencia de un mundo
absolutamente negativo la existencia de un Dios sagrado?

Si después de esto ni la experiencia ni la especulacion pueden encontrar la divinidad, entonces
no nos queda otra cosa que la conciencia moral para, sobre las maximas de la misma, fundar
una religion. Y asi es en efecto. La religion no es ni un producto de la experiencia ni un
hallazgo de la especulacion, sino mera y simplemente el fruto de un corazén moralmente
bueno. La divinidad es inaccesible a la experiencia y a la especulacion. S6lo el hombre bueno
tiene el privilegio de conocerla. S6lo un corazon puro puede contemplar la divinidad, y por eso
la maxima de un gran sabio: "Bienaventurados los de corazén puro, porque ellos veran a Dios"
(5) conserva en la actual conexion de pensamientos su verdadero, profundo y sagrado sentido.

Aparece ahora la pregunta de como y de qué manera surge la religion en el corazén de un
hombre moralmente bueno y s6lo en  ¢él. Para decirlo en dos palabras: la religion surge inica

y exclusivamente del deseo del buen corazén de que el bien en el mundo pueda mostrar su
superioridad sobre el mal.

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

83



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

En un corazén malvado no hay ninglin deseo de este tipo. A ¢l la religion no le preocupa lo
mas minimo. Con todo, ningin hombre es tan malo que en serio pudiera desear lo malo y
quisiera al final expulsar el bien por completo de la faz de la tierra. Esto no seria el deseo de un
malvado, sino de un Satan. Por ello existe sobre la Tierra una religion de los hombres buenos,
pero ninguna religion de los malos. La creencia en un hundimiento final del Bien, la creencia
en un reino de Satanas sobre la Tierra, seria la religion del infierno, pero hasta en el peor
malvado no esta presente esta religion, sino solo la irreligion.

Asi me represento yo mas o menos la forma, el modo como la religion nace en un buen
corazon:

Es una cosa totalmente conocida que cada uno desea aquello en lo que toma interés, al
margen de que también interese a otros hombres, aquello que para él es conocido como
verdadero y justo para su persona, al margen de que para los demas también lo sea. Este
deseo esta profundamente arraigado en la naturaleza humana y nada puede erradicarlo.
Por encima de la mas completa pasion surge el deseo. Sin este deseo arraigado en el
interior de la naturaleza humana deberia sernos totalmente indiferente si otros estan de
acuerdo con nuestra opinion o si la critican. Por el contrario, esto no nos es de ningin
modo indiferente ahora, sino mas bien, lo uno causa en nosotros contento interior y lo
otro amargo descontento respectivamente. La idea de una posible coincidencia futura de
todos los hombres en todos los juicios esta presente constantemente ante cada hombre
pensante. Cada cual desea que sus convicciones puedan llegar a ser predominantes y
universalmente validas. El momento en el que tuviera lugar una coincidencia universal
de todos los hombres en todos los juicios seria la edad de oro para las cabezas, seria el
momento en el que el error desapareceria de la superficie de la Tierra y no se encontraria
otra cosa en todas las cabezas que la verdad. La verdad habria vencido completamente al
error y brillaria con fuerza el reino de la verdad sobre la Tierra. El fin final de todos los
hombres pensantes, el fin para el cual todos ellos comparten sus pensamientos, los
discuten y corrigen, seria acelerar en la medida de sus fuerzas la presencia de aquella
época y hacer que el reino de la verdad brillara sobre la Tierra. Todas las cabezas
pensantes estan en una cierta union, juntas unas con otras mediante esta meta social, en
una cierta sociedad. Esta union, en la que todos los hombres pensantes se encuentran
involuntaria e inintencionadamente, y frecuentemente sin saberlo, y cuya meta es hacer a
todos los hombres coincidentes en todos los juicios poco a poco, acelerar la llegada del
reino de la verdad a la Tierra; esta union, digo, es la Republica de los sabios, en la que la
razon es la maxima autoridad y cada hombre pensante es un ciudadano. En la republica
de los sabios solo es valido un tnico articulo de fe y reza asi: cree que el reino de la
verdad llegara a la Tierra y obra por tu parte sélo mediante la comunicacién y la
instruccion, mediante la investigacion y la comprobacion, todo lo que puedas, para que

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

84



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

ello venga pronto y sin que te preocupe el éxito que puedas obtener. Esfuérzate al
maximo en favor del reino de la verdad y lo demas te sera por si mismo dado, a saber, el
¢xito. El reino de la verdad es, con todo, un ideal. Puesto que no hay jamas que esperar
que en las infinitas diferencias de capacidades que a la naturaleza parece que le gusta
tener tenga lugar un consenso de todos los hombres en todos los juicios. El reino de la
verdad no vendra nunca seguramente, y la meta de la republica de los sabios no sera
alcanzada en toda la eternidad, segun toda apariencia. Sin embargo se pedira para toda la
eternidad el inextinguible interés por la verdad en el pecho de todo hombre pensante para
oponerse, con todas sus fuerzas, al error, y para extender por todos lados la verdad. Ello
significa justamente proceder como si el error pudiese alguna vez morir totalmente y
hubiese que esperar el absoluto predominio de la verdad. Y esto, justamente, es el
caracter de una naturaleza, la cual, tal y como est4d determinada la naturaleza humana, se
tiene que aproximar hasta el infinito a los ideales.

Asi como la idea de una futura coincidencia posible de todos los hombres en todos los juicios
planea incesantemente ante los ojos de todos los hombres pensantes, asi también planea para
todos los hombres moralmente buenos la idea de una coincidencia general en el Bien, la idea
de una extension universal de la justicia y la benevolencia. Todo hombre bienintencionado,
todo aquél para el que el interés en la virtud yace en el corazon, desea y debe desear que €l
no sea el tnico honrado sobre la Tierra, que todos los hombres quieran rendirle homenaje al
Bien, tal como ¢l le rinde homenaje, que el vicio poco a poco pueda desaparecer de la
superficie terrestre y que, finalmente, pueda venir un tiempo en el cual sélo vivan sobre la
Tierra hombres buenos, unos junto a otros, pacifica y amistosamente. Este momento, si
sucediese alguna vez, seria el momento de un dominio universal del Bien sobre el Mal, seria la
edad de oro para el corazon, seria el reino de la justicia sobre la Tierra. éste es el mas intimo
deseo de los justos: que esta época pueda llegar por fin, y asi tiene que ser en la medida en que
sean ciertamente hombres justos y el interés por la virtud, que aman por encima de todo, no les
resulte jamas indiferente. Pero eso no es ningin deseo superfluo, ningiin deseo inactivo, sino
que es su esfuerzo mas serio para fomentar la victoria de las cosas buenas sobre las malas, para
erradicar la maldad, si es posible, totalmente de la Tierra, desarraigar abusos de todo tipo y
acelerar la llegada del reino de la justicia y de la paz (que es el reino de Dios) sobre la Tierra.

La meta final de todos los hombres buenos es hacer que reine por doquier la justicia en el
mundo y que triunfe finalmente la justicia sobre la injusticia. Puesto que todos los hombres
buenos trabajan en comun para tal meta final, tiene lugar entonces una uniéon de todos los
hombres buenos para alcanzar este inico objetivo. Esta union para la promocion social de todo
lo bueno es la Iglesia y cada hombre honesto es, justamente por su honestidad y sé6lo por ella,
un miembro de la Iglesia, un miembro de "la comunidad de los santos sobre la Tierra" (6). La
finalidad de la Iglesia es que el Bien triunfe sobre el Mal y el reino de la justicia venga a la

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

85



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

Tierra. En esta Iglesia no hay ni conflicto ni escision. Es solo la bandera de la honestidad la
que aglutina a los miembros de la Iglesia. S6lo hay una Iglesia y todos los justos pertenecen a
esta Unica Iglesia. Ella es la tnica que puede hacer feliz y fuera de ella no hay ninguna
salvacion que encontrar (7). Si hubiera mas de una Iglesia, deberia haber entonces mas de una
honradez también, y esto se contradice en el concepto mismo, como todo el mundo puede ver.

Es, pues, el deseo y el afan de todo hombre honesto facilitar el predominio al Bien sobre el
Mal en el mundo vy, si es posible, extirpar el Mal, al final, de la faz de la Tierra. Todos los
hombres buenos tienen el mismo deseo y el mismo afan, y asi nace una unién de todos los
hombres buenos para un  unico objetivo y esta union es la Iglesia o "la comunidad de los
santos sobre la Tierra".

Soélo entonces nace facilmente la pregunta: ;hay entonces también por doquier una meta final
posible que se puedan proponer alcanzar los hombres buenos? Ellos quieren llevar a efecto la
victoria del Bien. Quieren erigir un reino de la justicia sobre la Tierra. La virtud debe llegar a
ser en el mundo lo més cotidiano, el vicio lo inhabitual, "la moralidad debe llegar a ser
costumbre". ;Es todo esto en general posible? O bien, ;no es acaso mas bien una mera y vacia
quimera? ;Se puede esperar que aparezca una edad de oro de la justicia y de la paz perpetua
alguna vez sobre la Tierra o bien se deberd mas bien temer lo contrario, que el mundo, tanto en
el futuro como en la eternidad, "vaya de mal en peor" (8) como hasta ahora?

Es verdad que si el hombre bueno quisiera oir menos la voz de su corazén que la voz de la
experiencia se veria forzado a abandonar su esperanza en mejores tiempos y con ello a
renunciar a su empeio en acelerar su aproximacion por todos los medios que estan en su mano.
¢l tiene, efectivamente, su deber presente ante sus 0jos y en su corazon continuamente y hace
todo lo que puede para disminuir el mal en el mundo, pero cuando mira a su alrededor...jqué
pocos hay como ¢l! La multitud hace precisamente lo contrario de lo que €l hace y, justamente
porque es multitud, jconsigue €xitos sin comparacion con los suyos! ¢l esboza algin plan
benéfico para la promocién del bien de sus hermanos, para la supresion de los abusos, para el
desarraigo de prejuicios, para la extension de juicios ilustrados en todo tipo de negocios
humanos; sin embargo, la maldad de los unos y la estupidez de los otros le hacen ver con
frecuencia que lo tinico que surge de ello es confusion, tristeza e infelicidad. Quiere extirpar lo
injusto de la Tierra y, sin embargo, en torno a ¢l "se bebe la injusticia como si fuera agua" (9) .
Intenta, segun esto, que el reino de Dios, que es el reino de la verdad y de la justicia, venga a la
Tierra, pero al final de su trayecto ve que esta aiin tan lejos como antes -los hombres no han
llegado a ser mejores-. Lo injusto no estd menos vigente, las pasiones, y efectivamente las mas
salvajes entre todas, el ansia de dominacion y la avaricia, asolan la humanidad aln tan
desvergonzadamente como antes -el lenguaje de la justicia, de la honradez, de la confianza
suena aun en los oidos del mundo como una tonteria-, aun es el fenomeno del altruismo, de la

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

86


http://www.filosofia.net/materiales/num/numero6.htm#nota3

Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

integridad, de la generosidad, un fendomeno escaso, digno de admiracién. Aun prosigue la
irresponsable barbarie de las guerras, y cosas que se consideran en relaciones privadas
sancionables y vergonzosas, son erigidas en grande en relaciones publicas y en conexiones que
se quiere sean para la proteccion del derecho y que se llaman por eso sagradas (en los
Estados), y no so6lo se consienten, sino que jtraen honor y fama! Todo esto lo ve el hombre
moralmente bueno. ;Qué debe hacer ¢l solo contra un mundo inmoral? ;Debe cesar también ¢l
de oponerse a la corriente de lo injusto? ;Debe mejor dejar marchar el mundo adelante tal
como va, sin esforzarse mas, o bien sacrificarse por una finalidad ideal que nunca se alcanza?
(Debe retroceder y dejar de estar en la brecha porque son completamente inutiles su accion y
su impulso, sus luchas y aflicciones, y porque el mundo, en comparacion con aquellos viejos
tiempos de inocencia, sencillez y lealtad, no s6lo no es mejor, sino que desde entonces no ha
hecho mas que empeorar? ;Debe el honrado pensar asi y debe asi actuar? No -le grita en voz
alta su buen corazon- Tt debes hacer el Bien y no cansarte! jCree en la virtud y en que ella al
final vencera! jTen esperanza en que lo justo vencera sobre lo injusto, que las cosas buenas
mantendran su hegemonia sobre las malas al final de la forma més segura! Obra mientras haya
tiempo para obrar y no dejes pasar ninguna ocasion para hacer el bien que puedas hacer y
recuerda que tras de ti una larga noche puede venir en la que nadie podra o querra hacer el bien
y en la que el bien que ta hiciste sera la tnica estrella de esperanza para "los honrados en el
Tierra" (10). jHaz lo que t puedas para que en el mundo vaya todo mejor, mas claro, ilustrado
y noble y honrado y pacifico y justo, y no te preocupes por el resultado! jNo creas que nada
bueno que tu hagas o que se lo esboces es tan pequefio e insignificante y modesto que se pierde
en el irregular curso de las cosas! jCree que al curso de las cosas, para ti efectivamente
invisible, le subyace un plan como fundamento en el que se cuenta con el triunfo final del
Bien! jCree que el reino de Dios, el reino de la verdad y de lo justo, vendra a la Tierra e intenta
solo por esto que venga! jCree que justamente todo depende de tu esfuerzo individual y que un
genio sublime gobierna sobre el destino, quien completa todo lo que ti comienzas, quizas
incluso después de siglos! jCree que cada paso que des por las cosas buenas esta calculado en
el plan de la divinidad eternamente, aunque te parezca a tu como perdido, que vives cada uno
de tus dias para la eternidad y que de ti depende ganar cada dia lo mejor del mundo o bien
perderlo eternamente! Es verdad que ti no puedes demostrar esto cientificamente, que no
puedes demostrar cientificamente que esto deba ser asi, pero es suficiente con que tu corazén
te diga que debes obrar asi, como si ello fuese asi y, al actuar asi, muestras justamente por ello
que tienes religion. Este es el unico modo como la religién nace en el corazén de un hombre
bueno y como solamente puede nacer. El buen hombre desea que el Bien pueda dominar en la
Tierra y se siente obligado en su conciencia moral a hacer todo lo que pueda para ayudar a
conseguir este objetivo. No sabe si esto es posible puesto que no lo puede demostrar; con todo,
no puede demostrar su imposibilidad. Cree el hombre bueno que el fin de la necesaria victoria
del Bien es efectivamente un fin posible, que efectivamente un reino de Dios, en cuanto reino
de la verdad y de lo justo, puede ser establecido sobre la Tierra. Esto es lo que ¢l desea y

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

87



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

quiere. Al especular, puede situarse ante la cuestion de si tal fin es posible o imposible, pero
cuando actiia debe hacerlo decidiéndose por la opcion de que es posible. Debe intentar
acercarse a aquella meta paulatinamente. Si quisiera comportarse como si le fuera indiferente
el que hubiera o no justicia sobre la Tierra, no querria hacer el bien en la Tierra aunque
pudiera, ni evitar hacer el mal aunque pudiera, y ello porque al final resultaria imposible hacer
de los hombres angeles. Pese a todo, no le seria posible negar la grandeza espiritual de una
maxima aun actuando por medio de maximas contrarias: en efecto, gobernandose por maximas
pequeiias y cobardes, se convertiria ante sus propios 0jos en algo digno de desprecio.

La religion no es, segiin esto, ninguna cosa indiferente con la que se pueda actuar como se
quiera, sino que es obligacion. Es obligacion de creer en un tal orden de las cosas en el mundo,
donde se pueda contar con un éxito final de todos los planes buenos y en el que el empefio en
promover lo Bueno e impedir lo malo no es en absoluto inutil, o bien creer en lo que es la
misma cosa: en un gobierno moral del mundo o bien en un Dios que rige el mundo segun leyes
morales. S6lo que esta fe de ninglin modo comporta obligacion en tanto que es teorética, esto
es, una ociosa especulacion, sino solamente si es una fe practica. Esto significa, por tanto, que
ella es maxima de acciones reales. Con otras palabras: no hay obligacion de creer que exista un
gobierno moral del mundo o un Dios como regente moral del mundo, sino s6lo la obligacion
mera y simple de obrar como si se creyera. En los momentos del reflexionar o del disputar,
cada uno puede arreglarselas como quiera, se puede uno pronunciar por el teismo o bien por el
ateismo, segun lo que se opine poder responder ante el foro de la razén especulativa, puesto
que aqui no se trata de religion, sino de especulacion, ni se trata de lo justo o lo injusto, sino de
verdades y errores. Solamente en la vida real, que es donde se debe actuar, hay la obligacion de
no actuar como si se presupusiera que seria completamente inutil hacer grandes esfuerzos para
la obtencion del bien del mundo, como si fuese imposible nadar contracorriente, como si a uno
le fuese imposible hacer nada que mereciese la pena contra la multitud, por mucha que fuese su
buena voluntad, como si fuese una estupidez querer convertir un mundo lleno de locos y de
canallas en un mundo de angeles, como si hubiera que calcular para obtener ventajas para uno
mismo a partir de la estupidez general, dejando por lo demas que todo siga como estaba. En
estas maximas se estaria actuando contra la propia conciencia moral. Se obraria como si se
supiese previamente el fracaso de los buenos planes, aunque ello no se sabe de cierto, sino que,
mas bien, es posible que el azar favorezca nuestras intenciones tanto como las destruye.
Aquellas maximas (las maximas de la irreligion) son entonces contrarias al deber y pecados.
Ante la conciencia moral no puede nadie responder a otras maximas que a las de establecer el
bien e impedir el mal, alld donde se sabe y se puede, sin dejarse extraviar por el temor de no
controlar el éxito de la actividad; considerar cualquier ocurrencia buena, bella y grande como
si fuese un talento de la parabola, que debe ser multiplicado, y trabajar sin desmayo para la
difusion de la verdad y el bien a nuestro alrededor, y si las fuerzas no nos fallan (aunque las
fuerzas son una cuestion de hébito) trabajar para la reforma del mundo por medio de ideales,

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

88



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

con la esperanza de que la fortuna (o Dios como fuerza desconocida) removera todas las
dificultades del camino, aunque no sepamos cdémo ni cudndo, asi como también con la
esperanza de que si cumplimos con nuestro deber y actuamos con honradez y esfuerzo en favor
del reino de Dios, todo lo demas (el éxito), nos llegara a nosotros o a nuestros descendientes
por afiadidura. Estas maximas son las méximas de la religion, y la religion es, segiin esto, nada
mas que fe en el éxito de las buenas cosas, asi como irreligion, por el contrario, no es otra cosa
que la desesperanza de las cosas buenas. La religion no es por consiguiente, de ninguna
manera, un recurso de urgencia de la debilidad humana (esto es efectivamente tan pronto como
se piensa la fe religiosa como una fe tedrica), sino que el poder de la voluntad moral no
aparece en ningun lugar de forma mas excelente y sublime que en la méxima del hombre
religioso: yo quiero que las cosas vayan mejor aunque la naturaleza no quiera. La irreligion es
la verdadera y auténtica debilidad del espiritu, pero debilidad culpable. Puesto que nadie puede
dudar de las cosas buenas desde el conocimiento (igual que si se hubiese echado una mirada al
libro del Destino), es solo cuestion de pereza, que tras algunos intentos fallidos rehuye
ulteriores esfuerzos, y la presunta infructuosidad de estos esfuerzos no es nada mas que un
prejuicio mediante el cual el indolente busca corromper el juicio moral de los otros y también
el de su propia conciencia moral, aunque por lo menos no logra corromper éste tltimo.

Hay preguntas capciosas que se deben presentar como conclusion de una teoria si se quiere
saber si alguien (entre los que hasta ahora se encuentra el autor) se ha apropiado de los
principios de la teoria o no. S6lo deben contestarse estas preguntas en el mismo estilo en que
han sido planteadas y no en el estilo general de un sistema en el que atin puede resultar dudoso
si se ha conseguido hacer avanzar la ciencia o la ignorancia.

De entre las preguntas capciosas en relacion a la religion estan las siguientes:

(Hay un Dios? Respuesta: es y permanece inseguro (pues esta pregunta estd planteada
meramente desde la curiosidad especulativa, y le ocurre al curioso de forma totalmente justa si
hasta ahora recibe una negativa rotunda).

(Puede obligarse a todo hombre a creer en un Dios? Respuesta: no (puesto que la pregunta
toma sin duda el concepto de creencia en sentido teorético, en una especial clase de certeza, y
este sentido teorético es también el Unico que el uso lingliistico comun reconoce y que los
filosofos quiza no han abandonado).

(Es la religion una conviccion del entendimiento o una méxima de la voluntad? Respuesta: no

es ninguna conviccion del entendimiento, sino una maxima de la voluntad (lo que sea
conviccion del entendimiento ahi es supersticion).

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

89



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

(Como actia el hombre religioso? Respuesta: nunca se cansard de promover las cosas de lo
verdadero y lo bueno en el mundo aunque sus planes fracasen frecuentemente, pese a lo cual ni
se cansa ni se desespera del Bien, defendiendo su religion. No hay ninguna religion que se
mantenga firme ante el tribunal de la razon excepto ésta.

(Puede obligarse a todo hombre a tener una religion? Respuesta: sin duda, asi como se puede
obligar a todo hombre a actuar en conciencia, y la irreligion (desesperanza en las cosas buenas
sin motivos suficientes) es ausencia de conciencia moral.

(Cuantos articulos de fe tiene la religion? Respuesta: dos, a saber, creencia en la inmortalidad
de la virtud y creencia en un reino de Dios sobre la Tierra. La creencia en la inmortalidad de la
virtud es la creencia en que siempre hubo y hay virtud sobre la Tierra, y en que la virtud nunca
ha muerto, asi como la inclinacion a encontrar virtudes y buenas intenciones, aunque sea
mediante pruebas débiles, mientras que, aun con pruebas fuertes, dudar de la existencia de
vicios y malas intenciones. La creencia en un reino de Dios en la Tierra es la maxima para
trabajar en la promocion de lo bueno, por lo menos mientras la imposibilidad del  éxito no
esta garantizada. Y el lema de la religion ante todo es: "Bienaventurados los que creen sin ver"

(11).

LEs posible la honradez sin religion? Respuesta: no (tan imposible es una honradez sin religion
como una religion sin honradez. Aquélla seria honradez sin interés por la honradez. ésta seria
interés por la honradez sin honradez).

. Se puede ser honesto sin creer en un Dios? Respuesta: si (puesto que en la pregunta se trata
sin duda de una fe teorica).

(Puede un ateo tener religion? Respuesta: efectivamente (se puede decir de un ateo virtuoso
que ¢l conoce en el corazon al mismo Dios que con la boca niega. La fe practica y la increencia
teorica por un lado asi como por el otro lado la fe teérica que sin embargo es supersticion e
increencia practica pueden coexistir juntas perfectamente).

(Como se relaciona la religion con la virtud? Respuesta: como la parte respecto al todo (la
religiéon como la méxima de la incansable perseverancia en la promocion del bien a pesar de
todos los impedimentos es una de las notas individuales del caracter virtuoso en general).

(Se puede aprender la religion? Respuesta: si (asi como se puede aprender la justicia, la
indulgencia, la paciencia y se deben aprender -a saber, mediante el ejercicio).

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

90



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

(Es la religion un medio auxiliar de la virtud? Respuesta: no (puesto que el fin y el medio es
imposible que puedan ser uno. La religion no ayuda a la virtud, sino solo a las virtudes. No
hace al caracter mas virtuoso, pero multiplica las virtudes).

(Es la religion un instrumento disuasorio del vicio? Respuesta: tampoco (la supersticion puede
ser un instrumento disuasorio del vicio, pero nunca la religion. Quien teme a la divinidad no la
ha encontrado atn. Es la suerte de la virtud encontrar una divinidad y la infelicidad del vicio
no encontrar ninguna).

[Aparecera alguna vez un reino de Dios como un reino de la verdad y de lo justo sobre la
Tierra? Respuesta: es incierto y a juzgar por la experiencia habida hasta ahora que, en
comparacion con un futuro infinito, muestra qué poco puede conseguirse, tampoco es probable.
(No podria advenir en vez de un reino de Dios un reino de Satanas sobre la Tierra? Respuesta:
lo uno es tan seguro e inseguro como lo otro.

(No estaria segun esto igualmente fundamentada la religion del infierno que la religion de los
hombres buenos sobre la Tierra? Respuesta: la una no tiene ante el foro de la especulacion
efectivamente ni mas ni menos probabilidades en este sentido que la otra.

LEs la religion veneracion de la divinidad? Respuesta: de ningun modo (frente a una esencia
cuya existencia no es comprobable de forma segura y hasta la eternidad permanecera como
algo incierto no hay nada que venerar. El que quiera tener que ver algo con Dios, por minimo
que sea, es un supersticioso. No hay ninguna obligacidn tnica hacia Dios excepto que se quiera
jugar con palabras).

LEs en esta teoria expuesta el concepto de la religion también el verdadero y el correcto?
Respuesta: sin ninguna duda, dando por sentado que el concepto de la religion debe ser el
concepto de algo racional y no de algo irracional (si de la religion no se encontrara ningun otro
concepto que el comun y habitual desde milenios -de un culto a una naturaleza sobrehumana-,
entonces seria la religion una quimera y no podria ser mas objeto de discurso por parte de las
gentes de entendimiento. Sin embargo, a la expresion Religion le subyace un concepto
racional, aunque emparentado en cierta medida con los antiguos conceptos irracionales. Por
eso convendria que cada uno por si mismo decidiera si encuentra mas sensato vincular un
nuevo concepto a una vieja expresion y asi conjurar el peligro de llegar a estar otra vez
maniatado por ésta, o bien mejor dejar a un lado la antigua expresion por completo para, sin
embargo, encontrar en muchos casos dificultades o bien ningin camino en absoluto).

Y finalmente, ;no es acaso el concepto de una fe practica mas un concepto caprichoso que un
concepto seriamente filos6fico? La respuesta a esta incomoda pregunta se deja facilmente al

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

91



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

lector mismo, y con ello al mismo tiempo el juicio acerca de si el autor del presente articulo al
final ha querido simplemente jugar con él.

NOTAS.

(1) San Juan 1. 111,8.

(2) Comparese Pentateuco 2,XXX,18. También VIII,19.

(3)Realitdt viene de realitas,de res,cosa,que en el fondo significa ousia. Wirklichkeit o Dasein es
la existencia o realidad efectiva. No es lo mismo la esencia que la existencia. La palabra "realidad"
(realitas) significa,en la edad moderna,el "ser" en el sentido de esencia. Res es aquello que tiene una
esencia,unas notas distintivas,y su "realidad" (su caracter de res) es su qué,su esencia. Ya sabemos
que Realitdt o realitas no quiere decir realidad en el sentido de efectiva presencia o existencia (eso
seria Wirklichkeit o Dasein) sino que la Realitdt de algo es su "qué es",y lo real (das Reale) es lo que se
presenta con (y como) un "qué" (quid). Esta manera de entender realitas era ya propia del racionalismo.
Kant la emplea cuando,por ejemplo,al decir que un concepto puro del entendimiento tiene "realidad
objetiva" (Realitdt),entiende que tal concepto entra en la "quididad" del objeto mismo.
La quididad,el quid,es la Realitdt.

En cuanto a la Wirklichkeit, no afiade nada a la existencia como determinacion del concepto al que se
une como predicado,sino que sélo expresa la relacion con la facultad de conocer (Kritik der reinen
Vernunft, A 219,B266). No es un predicado real ni quiditativo.

(4) San Juan,1,V,19.

(5) Mateo.V,8.

(6) Comparese Los Salmos,149,1 'y Hechos Apost.,11,1 ss.

(7) Extra Ecclesiam nulla salus

(8) Ver Job, XV, 16.

(9) Salmos 37,3.

(10) Juan,XX,29.

(11) Juan, XX, 29.

[Publicado originalmente en Cuadernos de Materiales en 1999. Esta es la primera traduccion
al espafiol de los dos articulos fundamentales de la filosofia clasica alemana que suscitaron la
llamada polémica del ateismo en 1798-1799. Incluye una nota introductoria escrita por los
traductores, Felipe Giménez Pérez y Luis Martinez de Velasco, enmendada para esta reedicion
por Felipe Giménez Pérez]

Recibido: 01 de Junio de 2025.
Aceptado: 11 de Junio de 2025.

Evaluado: 12 de Julio de 2025.
Aprobado: 25 de Julio de 2025.

Revista Metabasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 63-92

92



