
 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

TEXTOS CLÁSICOS

La  polémica del ateísmo en Fichte y Forberg

Johann Gottlieb Fichte (1762-1814)  

&  

Friedrich Karl Forberg  (1770-1848) 

PRÓLOGO DE FELIPE GIMÉNEZ PÉREZ Y LUIS MARTÍNEZ DE VELASCO.
En 1798, se publica el primer número del Philosophisches Journal en Jena (Sajonia-Weimar)
codirigida por Friedrich Immanuel Niethammer (1766-1848) y Johann Gottlieb Fichte (1762-
1814). Se produce entonces lo que se denomina el Atheismusstreit o polémica del ateísmo. El
primer cuaderno, volumen VIII de la citada revista, contenía en primer lugar un artículo de
Fichte titulado Sobre el fundamento de nuestra creencia en un gobierno divino del mundo, e
inmediatamente  a  continuación  seguía  el  artículo  de  Friedrich  Karl  Forberg  (1770-1848),
Desarrollo del concepto de religión. El primer número de la citada revista está a la disposición
del  público  en  las  librerías  en  octubre.  La  respuesta  de  la  autoridad  competente  fue
contundente: en noviembre fue prohibido el número 1 y confiscada la revista. Esta polémica
tiene como consecuencia el despido de Fichte de la Universidad de Jena el 18 de abril de 1799.

La  solución  transcendental  de  las  antinomias  de  la  razón  pura  permite  a  Kant  definir  la
religión, en su sentido clásico de relación de sumisión y adoración del hombre hacia un ser
omnipotente  aunque  inevitablemente  encerrado  dentro  de  unos  límites
conceptuales antropomórficos,  como un  discurso  teóricamente  falso  y  práctico-moralmente
adormecedor. El trayecto crítico recorrido por Kant, Lessing y Fichte y que desemboca en
Feuerbach, había sido ya inaugurado, entre otros, por Spinoza: Dios como asilo de ignorantes o
como  consuelo  y  coartada  de  los  tres  grandes  males  de  la  religión  (pasividad  moral,
superstición  y  fanatismo).  La  crítica  es  taxativa:  o  bien  la  religión  recupera  el  mensaje
evangélico nucleado en torno al amor activo y comprensivo, o bien permanece dentro de sus
límites  escolásticos  aquietando  entendimientos  y  legitimando  fanatismos.  O  se  convierte,
revivificándose, en Moral, o permanece embalsamada en Teología (1). Es que no debemos
olvidar que Kant se educó en el  pietismo, una sección radical en el  seno del luteranismo.
Desprecio  al  catolicismo,  desprecio  a  la  escolástica,  una  ética  de  las  buenas  intenciones,

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

63



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

formal, sin prestar atención a los contenidos materiales, también una fe religiosa,  sola fides,
interior, no exterior ni pública.

La Iglesia alemana, y con ella los Estados alemanes, sabe perfectamente que la reconversión
espiritual de la religión, su regreso a una moral de amor y tolerancia, no son sino pasos -y
pasos de gigante- hacia su desmoronamiento como discurso sacro integrador, por vía de la fe y
la obediencia, de las cada día más difíciles relaciones registradas en la casi feudal sociedad
alemana. Alemania no era como Francia. En Alemania el ateísmo y el materialismo no llegaron
a florecer como ocurrió en cambio en la Ilustración francesa. Alemania era muy piadosa. Era
un país luterano. Por eso precisamente una reflexión tan aparentemente inofensiva como las
que  nos  presentan  aquí  Fichte  y  Forberg  puede  llevar  a  traslucir  la  índole  políticamente
revolucionaria  y peligrosa desde el punto de vista político e ideológico   de su discurso, cuyo
horizonte conceptual, la democracia como posibilidad y efecto final, funciona como palanca
subversiva  que  amenaza  con deslegitimar  -en  el  límite  derrumbar-  todo el  orden político-
religioso existente del Antiguo Régimen. De ahí que el 29 de octubre de 1798 el Consistorio
Supremo  de  Dresde  remitiera  al  duque  Federico  Augusto  de  Sajonia-Weimar un  amplio
informe desfavorable sobre el artículo de Forberg, en el que, entre otras cosas, se decía: "Este
escrito es incompatible no ya con la Revelación, sino incluso con toda religión natural: en el
fondo el ateísmo recibe aquí una defensa y una justificación como nunca había recibido antes".
Y un poco más adelante se viene a decir lo siguiente: "se trata de arrancar del corazón de los
hombres  los  conceptos  de  Dios  y  de  religión,  auténticos  pilares  del  bien  social  y  de  la
seguridad del Estado". La filosofía de la religión desde la perspectiva antrópica, humanista
trascendental erosiona la teología del Antiguo Régimen.

El célebre ateísmo de Fichte no consiste en el fondo más que en la defensa de la voz de la
conciencia moral frente a cualquier legislación exterior, así como en la necesidad de acciones
morales  autónomas al  margen de  cualesquiera  versiones  de  una  providencia  encargada  de
hacer bien del mal (2). El planteamiento de Fichte no es sino el producto lógico de un proceso
de rehumanización de la religión considerando al hombre como el verdadero numen religioso.
Y ahí reside la primera gran paradoja: tal rehumanización supone el primer golpe de pico para
el enterramiento definitivo de la religión terciaria.

El texto de Forberg sigue la misma línea de Fichte, sólo que su calado teórico es algo menor.
Aquí sigue siendo la conciencia el más alto tribunal de la moralidad, aquí también lo esencial
es traer a la Tierra el reino de Dios, o sea, el reino de la verdad y de la justicia: "La religión -
afirma Forberg- no es un producto de la experiencia, ni es un hallazgo de la especulación, sino
sola y exclusivamente el fruto de un corazón moralmente bueno". Por eso la Iglesia no es sino
"la comunidad de santos en la Tierra". El hecho de que en Forberg se registre una excesiva
separación entre la razón teórica y la razón práctica se debe muy probablemente al intento de

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

64



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

separar la acción moral del pragmatismo presente en la noción clásica de religión: no sabemos
si  nuestra  lucha  por  traer  el  bien  a  la  Tierra  tendrá  éxito  (más  bien  debe  sospecharse  lo
contrario), pese a lo cual se debe seguir luchando como si algún día hubiera de tener lugar el
éxito final. El simulacro del ficcionalismo del "como si" posibilita la pervivencia de la acción
moral, sólo que al precio de desbaratar la unión verdad-virtud tímidamente esbozada en Kant.
Ello da lugar a una segunda paradoja: la desvinculación religiosa (se entiende religiosa-moral)
de todo pragmatismo del éxito exige una notable ambigüedad en la noción del "reino de Dios",
cuyo papel garantizador (bien que en última instancia) del bien oscuramente promovido en la
Tierra parece conservar aún cierto sabor agustiniano de providencia: "Has de creer -escribe
Forberg- que cada paso que das hacia el bien, aunque a ti te parezca un paso perdido, se dirige,
según el plan de Dios, a la eternidad". Sin embargo, el hecho de que en un gobierno moral del
mundo sea imposible extraer bien del mal (extracción que, entre otras cosas, no hace sino
legitimar un importante maquiavelismo político) viene a poner las cosas definitivamente en su
sitio.

El binomio Iglesia-Estado sospecha -y con toda razón- que ahí se está abriendo una brecha de
imprevisibles consecuencias políticas.  Es lo que posteriormente Max Weber denominará el
desencantamiento del mundo. De ahí el agrio tono político que adopta este Atheismusstreit. El
formalismo moral kantiano resultaba peligroso para la sociedad del Antiguo Régimen.

Al  decir  de  Fichte,  no  se  trata  tanto  de  su  presunto  ateísmo  en  el  fondo
del Atheismusstreit cuanto de sus ideas políticas democráticas y jacobinas. Él entiende que no
es ateo, que no significa ateísmo sostener que Dios no es otra cosa que el orden moral del
mundo. Ello se  advierte  claramente en la  siguiente carta de Fichte a Reinhold:  "Nunca he
creído que persiguieran mi presunto ateísmo. Ellos persiguen en mí     a un librepensador que
empieza a hacerse inteligible (la suerte de Kant fue su oscuridad) y a un desacreditado. Lo que
les aterra como un fantasma es la autonomía, que ellos atisban oscuramente que mueve mi
filosofía" (3). Insiste Fichte en tal argumento político en su escrito forense de exención de
responsabilidad de 18 de marzo de 1799 para explicar la persecución de la que es objeto: "No
es  mi  ateísmo  lo  que  persiguen  judicialmente.  Es  mi  democratismo.  Lo  primero  ha
suministrado sólo el pretexto" (4).

En  el  citado  escrito  de  exención  de  responsabilidad,  Fichte  rechaza  tener  intenciones
revolucionarias,  así  como querer implantar un gobierno democrático.  Esto no es una mera
maniobra  táctica,  pues  ya  en  su  recensión  de La  paz  perpetua de  Kant  había  definido  la
democracia como "aquella constitución en la que el  pueblo en su propio nombre ejerce el
poder ejecutivo y por consiguiente es siempre juez de sus propios asuntos, lo que es una forma
de  gobierno  abiertamente  no  conforme  a  derecho”  (5).  En  su Fundamento  del  derecho
natural de 1796-1797 abogaba Fichte por "que el pueblo no ejerza él mismo el poder ejecutivo,

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

65



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

sino que  lo  soporte"  (6) y  esto es  porque la  democracia  contradice el  concepto de lo  que
después se denominará por parte de Robert von Mohl "Estado de derecho". Con ello, llegaba a
coincidir políticamente con Kant, con el Kant de la Metafísica de las Costumbres (1797). Se
trata entonces de "que la democracia en el genuino sentido de la palabra es una constitución
totalmente contraria a derecho" (7), puesto que en un Estado justo es el derecho el que debe
tener la primacía, no la voluntad empírica de la mayoría del pueblo. El régimen democrático es
el más inseguro jurídicamente, afirma Fichte siguiendo en esto a las observaciones críticas
realizadas ya por Platón en República 493 a-c: "Mientras tanto no sólo habría que temer como
fuera del Estado siempre las brutalidades de todos, sino también de vez en cuando la saña de
una  muchedumbre  excitada  que  en nombre  de  la  ley  procedería injustamente"  (8).  Una
constitución  conforme  a  derecho  sería,  por  el  contrario,  la  democracia  representativa:
"Democracia  en  el  sentido  estrecho  de  la  palabra,  es,  [...]  una  democracia  que  tiene
representación" (9). Con estas declaraciones Fichte se distancia de su "Contribución" de 1793.
Sin embargo, podemos decir que la actitud de Fichte es valiente, atrevida, casi temeraria. Se
trata,  como reconoció     Heinrich Heine (1797-1856),  de un auténtico carácter,  un filósofo
independiente, consecuente con sus principios, que vive su filosofía moral (10).

A nuestro juicio, la polémica tiene motivos políticos, igual que el ateísmo o la impiedad, si
tienen  sentido,  es  por  motivos  o  razones  prácticas.  Lo  importante  de  esta  polémica  -sin
perjuicio de las razones filosóficas inmanentes a los escritos de Fichte y Forberg- es lo político,
las  consecuencias  políticas  del  ateísmo.  Bajo  pretexto  de  un  presunto  ateísmo emic de  los
artículos acusados, negado por Fichte, y etic, afirmado por sus detractores, se esconde la lucha
del Antiguo Régimen contra los filósofos críticos. Este aspecto de las consecuencias políticas
que  se  derivan  de  la  posición  de  Fichte  lo  vió  muy  perspicazmente  el  secretario  de  la
Cancillería de Hannover, Rehberg, en su anónima "Apelación al sano sentido común humano",
al acusar a Fichte contundentemente de la siguiente manera: "Un Dios que no se preocupa por
mí ni por el mundo no es en absoluto ningún Dios, pues si él no ha producido a los hombres
nada bueno, entonces tampoco tengo nada que agradecerle a él, y los bellos lazos que anudan
el corazón del hombre a Dios están desatados y destruidos" (11).

Respecto al contenido de los artículos incriminados, hay que decir que Fichte en su Apelación
al público de enero de 1799 escribe que sus principios sobre la filosofía de la religión sólo han
sido insinuados levemente en el artículo que estamos comentando. La filosofía de la religión de
Fichte presupone la crítica kantiana de las pruebas de la existencia de Dios. Para comprobarlo,
basta remitirse a la Crítica de la razón pura (12).

En su escrito de 1792, Ensayo de una crítica de toda revelación, Fichte permanece aún dentro
del  concepto  kantiano  de  Dios.  Dios  está  separado  tanto  del  mundo  sensible  como  del
inteligible: "La posibilidad de este acuerdo de dos legislaciones totalmente independientes la

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

66



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

una  de  la  otra  no  se  deja  pensar  de  otra  manera  que  por  la  dependencia  común  de  una
legislación  superior  que  subyace  a  ambas como fundamento,  la  cual  sin  embargo es  para
nosotros totalmente inaccesible [...] A Dios hay [...] que pensarlo como aquella esencia que
determina la naturaleza conforme a las leyes de la moral y a su concepción del mundo le
subyace como fundamento aquel principio del cual ambas en común dependen" (13). Además,
anticipándose por otro lado a la posterior crítica de la religión efectuada por Feuerbach y los
jóvenes hegelianos, declara Fichte: "La idea de Dios como legislador mediante la ley moral en
nosotros  se  fundamenta  [...]  en  la  enajenación  de  lo  nuestro,  en  la  transferencia  de  algo
subjetivo a una esencia exterior a nosotros y esta enajenación es el auténtico principio de la
religión" (14).

Uno de los rasgos de la filosofía moral de Fichte que más molesta a los ilustrados alemanes,
que son utilitaristas y eudemonistas, es su crítica del eudemonismo, su crítica de la idea de que
la  filosofía  moral  se  debe  ocupar  de  la  felicidad  y  de  lo  útil  y  de  la  idea  de  que  la
fundamentación  de  la  moral  es  material,  que  debe  tratarse  de  un  materialismo  moral
segundogenérico.  Lo  que  molesta  de  Fichte  es  su  kantismo,  su  formalismo  moral.  El
eudemonismo es para él elevar el principio del propio provecho a principio moral. Esto es
atacar al utilitarismo liberal, ya por entonces con mucho prestigio intelectual. Por tales razones
se explica que ya desde el principio los ilustrados alemanes lanzaran contra Fichte sus ataques
aprovechando tal ataque para atacar en general a todo el criticismo.

Desde el punto de vista de la filosofía materialista de la religión de Gustavo Bueno, la filosofía
de la religión de Fichte, en cuanto derivada de la de Kant, constituye una concepción circular
de la religión. La filosofía de la religión de Fichte es, por lo menos, una "verdadera filosofía de
la  religión"  (lo  que,  como precisa  el  propio Bueno,  no  significa filosofía  verdadera de  la
religión).

Dice Bueno que sólo puede haber dos alternativas en filosofía de la religión. Las dos opciones
son las siguientes:
"I. La opción que ponga la verdad nuclear de los númenes fenomenológicos en sus referencias
humanas reales. Llamaremos a las filosofías que se acogen a esta opción, y por motivos que
declararemos más adelante, filosofías "circulares" de la religión.
 
II. La opción que ponga la verdad nuclear de los númenes fenomenológicos en sus referencias
animales  reales.  Llamaremos,  por  motivos  que  también  daremos  después,  a  esta  opción
filosófica, teoría "angular" de la religión" (15). La filosofía de la religión de Fichte es una
filosofía de la religión circular y decimos que ello es así "porque esta filosofía de la religión, en
medio de sus múltiples variedades, no es otra sino la concepción según la cual es el hombre

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

67



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

mismo la  fuente de la  numinosidad" (16). En una religión entendida de forma circular  "la
religión intentará ser entendida como religación de los hombres con los demás hombres" (17).

La filosofía de la religión de Kant queda calificada por Gustavo Bueno como pragmatismo
trascendental o humanismo  trascendental y,  en  cierta  manera,  también  la  filosofía  de  la
religión de Fichte caería bajo esta calificación a fuer del kantismo de Fichte. En efecto, Fichte
niega de hecho que Dios sea una especial sustancia separada del mundo. No existe ninguna
sustancia autónoma especial llamada Dios. La posición de Fichte es francamente anticatólica,
pero  también  antideísta,  pues  va  contra  la  religión  racionalizada  del  siglo  XVIII  y,  por
supuesto, contra el protestantismo.

Dios es entendido como el orden moral trascendental del sujeto práctico-moral: "Yo mismo y
mi  necesaria  finalidad  somos  lo  suprasensible"  (18). No  hay  más  personalidad que  la  del
individuo,  la  del  Yo.  De  Fichte  y  Forberg  podemos  decir  lo  que  Gustavo  Bueno dice  de
Kant: "la religión es moral y se apoya en la moral, y todo cuanto en la religión no pueda
entenderse a la luz de esta interpretación dejará de ser religión para convertirse en superstición,
como Kant expone detalladamente en "La religión dentro de los límites de la estricta razón" de
1793" (19). Ahora podemos entender la acusación de ateísmo que se les formula a Fichte y a
Forberg. Ambos disuelven la religión en moral. La influencia de Spinoza queda patente al
sostenerse la posibilidad de un ateo virtuoso. Fichte llama ateísmo a la inmoralidad. Fichte
sostiene que el ateísmo es irreconciliable con la determinación moral del hombre. Forberg va
más  lejos,  defendiendo  la  posibilidad  de  un  ateo  virtuoso  y  defendiendo  la  libertad  de
propaganda de las posiciones ateas como útiles para la moralidad.

El ateísmo consiste entonces en que la moral es superior a la religión. La fe religiosa queda
supeditada  a  la  acción  moral  o,  como  dice  Gustavo  Bueno,  extrayendo  precisamente  las
consecuencias de este entendimiento circular de la religión: "las religiones podrán comenzar a
ser  entendidas  como componentes trascendentales de  la  vida  moral.  Y no está  excluida la
posibilidad de utilizar los postulados prácticos como criterios para reinterpretar a muchas (o a
todas)  religiones  positivas  que  de  este  modo podrán  empezar  a  entrar  en  el  campo de  la
filosofía, sin caer en el campo de la Psicología o de la Sociología y no escaparse tampoco al
campo de la Teología revelada. Las religiones en suma, podrán comenzar a ser interpretadas a
la luz de una "conciencia humana trascendental" actuando desde las leyes de la conciencia
moral.  Podría  decirse que las ideas religiosas son ilusiones necesarias en el  proceso de la
práctica moral, en el momento mismo del ejercicio de la vida moral, al margen del cual el
hombre no sería hombre. Según esto, habría que afirmar que la religión natural tiene, desde el
punto de vista del idealismo kantiano, un fundamento trascendental en la propia constitución
de la conciencia humana, y, desde su perspectiva, las religiones positivas podrán comenzar a
ser tratadas críticamente con alcance filosófico" (20). Según Fichte resulta que no hay religión

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

68

http://www.filosofia.net/materiales/num/numero6.htm#nota1


 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

ni fe religiosa fuera de la moral: "Toda fe en un ser divino que contenga algo más que el
concepto del orden moral, es por esto invención y superstición, [...] indigna de un ser racional
y altamente sospechosa [...] Toda fe que contradiga a este concepto de un orden moral (que
quiera  introducir  un desorden inmoral,  una  arbitrariedad alegal  a  través  de una  naturaleza
superpoderosa, mediante medios mágicos y sin sentido), es una abyecta superstición que por
ello lleva a los hombres a la ruina" (21).

Ateísmo significa para Fichte y Forberg el desoír la voz de la conciencia moral e incumplir el
imperativo categórico o regirse por el propio provecho en detrimento de la ley moral . Ateísmo
sería para ellos heteronomía moral.   En cuestiones prácticas sólo vale el entendimiento, el
juicio moral, el raciocinio moral, la madurez de juicio moral. Dios y la religión no pintan nada
para ser  honrado.  Se puede ser ateo y  honrado. Es  más,  tal  vez el  ateísmo,  la  no creencia
religiosa, la impiedad, sea precisamente una condición necesaria para alcanzar la autonomía
moral pero también para proceder a la reforma del entendimiento.

NOTAS.
(1)  "Desde Kant  la  teología  escupe sangre por  la  boca",  escribe Schelling a  Hegel.  Schopenhauer
escribe a Rosenkranz sobre ideas absurdas como la inmortalidad del alma, "como si Kant no hubiese
existido  jamás".
(2) Era tan enconado el ambiente filosófico de la Alemania de finales del siglo XVIII, que uno de los
detonantes de la situación fue sencillamente un malintencionado panfleto aparecido en noviembre cuyo
autor  podría  ser  el  profesor  J.  P.  Gabler  de Leipzig,  estrecho colaborador  de  F.  Nicolai,  enemigo
acérrimo de Fichte. El título, desde luego, no podía ser más insidioso: Escritos de un padre a su hijo
estudiante sobre el ateísmo de Fichte y Forberg. Entre otros muchos autores, Lavater y Schiller salieron
en defensa de Fichte, cuyo único crimen fue, según ellos, cierta precipitación por su parte a la hora de
llevar  a  sus  últimas  consecuencias  la  filosofía  de  la  religión  kantiana.
(3)"Ich habe nie geglaubt  dass sie meinen vorgeblichen Atheismus verfolgen; sie verfolgen in miri
einen Freidenker, der anfángt, sich verstándlich zu machen (Kants Glúck war seine Obskuritát), und
einen verschrienen: es erschreckt sie wie ein Gespenst, die Selbstándigkeit, die, wie sie dunkel ahnen,
meine Philosophie  weckt".  Carta  a  Reinhold de 22 de mayo de 1799 en  "Johann Gottlieb Fichte,
Briefe", 1986, Verlag Philipp Reclam jun. Leipzig.4 "Es ist nicht mein Atheismus, den sie gerichtlich
verfolgen, es ist mein Demokratismus. Der erstere hat nur die Veranlassung hergegeben" J. G. Fichtes
als  Verfassers  des  ersten  angeklagten  Aufsatzes  und Mitherausgebers  des  philosophischen Journals
Verantwortungsschrift,  en  "Appellation  an  das  Publikum..."  Dokumente  zum Atheismusstreit,  Jena,
1798/1799, Reclam 1987, Leipzig pp. 183-236.5 "diejenige Verfassung in welcher das Volk in eigner
Person die  exekutive  Gewalt  ausúbe,  mithin  immer  Richter  in  seiner  eigenen Sache,  welches  eine
offenbar  unrechtmássige  Regierungsform sei".  Recensión  de  "La  paz  perpetua"  de  Kant  en  "Zum
ewigen  Frieden".  Mit  Texten  zur  Rezeption  (1796-1800)  Reclam,  1984,  Leipzig.  pp.  93-102.6
"Grundlage des Naturrechts", Fichte, Gesamtausgabe, Bd. I, e, S. 325, 439 y 444. Hay edición española
reciente: Johann Gottlieb Fichte, "Fundamento del derecho natural según los principios de la doctrina
de la ciencia" Traducción de José L. Villacañas Berlanga, Manuel Ramos Valera y Faustino Oncina

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

69



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Coves. Estudio introductorio de José Luis Villacañas Berlanga, Centro de Estudios Constitucionales,
Madrid, 1994.
(7) Fichte, op. cit. S. 439.
(8) Fichte, op. cit. ibídem. S. 444.
(9) Fichte, op. cit. ibídem.
(10) Dice Heinrich Heine en "Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland" acerca de
Fichte  que  "verzweifle  fast,  von  der  Bedeutung  dieses  Mannes  einen  richtigen  Begriff  geben  zu
kónnen...Wir haben nicht nur eine Philosophie zu erórtern, sondern auch einen Charakter, durch den
sie  gleichsam  bedingt  wird  und  um  beider  Einfluss  zu  begreifen,  bedúrfte  es  auch  wohl  einer
Darstellung der damaligen Zeitverháltnisse...
Wie musste dieser Mann den gesinnungslosen Skeptikern, den frivolen Eklektikern und den Moderanten
von  allen  Farben  ein  Greuel  sein!  Sein  ganzes  Leben  war  ein  beständiger  Kampf.  Seine
Jugendgeschichte  ist  eine  Reihe  von  Kömmernissen,  wie  bei  fast  allen  unseren  ausgezeichneten
Männern. Armut sitzt an ihrer Wiege und schaukelt sie gross, und diese magere Amme bleibt ihre treue
Lebensgefährtin.
...Wenn auch der ganze Transzendentalidealismus ein Irrtum war, so lebte doch in den Fichteschen
Schriften eine stolze Unabhängigkeit,  eine Freiheitsliebe, eine Manneswürde, die besonders auf die
Jugend einen heilsamen Einfluss übte. Fichtes Ich war ganz übereinstimmend mit seinem unbeugsamen,
hartnäckigen, eisernen Charakter...".
(11)  "Appellation  an  den  gesunden  Menschenverstand,  in  einigen  Aphorismen  über  des  Herrn
Professor  Fichte  Appellationen  an  das  Publikum,  wegen  ihm  beigemessener  atheistischen
äusserungen". Im Februar 1799.
(12) Sobre ello escribió Heine en su Historia de la religión y de la Filosofía en Alemania su ya famoso
veredicto, en un texto que contiene su conocida, a fuerza de estereotipada, interpretación acerca de la
filosofía  práctica  kantiana en relación con la  filosofía  teórica  -interpretación impugnada por  otros,
como por ejemplo, en España, por Luis Martínez de Velasco-: "Nach der Tragödie kommt die Farce.
Immanuel Kant hat bis hier den unerbittlichen Philosophen traktiert, er hat den Himmel gestürmt, er
hat die ganze Besatzung über die Klinge springen lassen, der Oberherr der Welt schwimmt unbewiesen
in seinem Blute, es gibt jetzt keine Allbarmherzigkeit mehr, keine Vatergöte, keine jenseitige Belohnung
für diesseitige Enthaltsamkeit, die Unsterblichkeit der Seele liegt in den letzten Zügen -das rächelt, das
stöhnt- und der alte Lampe steht dabei, mit seinem Regenschirm unterm Arm, als betrübter Zuschauer,
und Angstschweiss und Tränen rinnen ihm vom Gesichte. Da erbarmt sich Immanuel Kant und zeigt,
dass er nicht bloss ein grosser Philosoph, sondern auch ein guter Mensch ist, und er überlegt, und halb
gutmütig und halb ironisch spricht er: "Der alte Lampe muss einen Gott haben, sonst kann der arme
Mensch  nicht  glücklich  sein  -das  sagt  die  praktische  Vernunft-  meinetwegen  -so  mag  auch  die
praktische  Vernunft  die  Existenz  Gottes  verbörgen".  Infolge  dieses  Arguments  unterscheidet  Kant
zwischen  der  theoretischen  und  der  praktischen  Vernunft,  und  mit  dieser,  wie  mit  einem
Zauberstäbchen,  belebte  er  wieder  den  Leichnam  des  Deismus,  den  die  theoretische  Vernunft
getötet". Heine, "Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland", Leipzig, 1970, RUB
296, S. 148. Efectivamente, subraya Kant también en su filosofía moral que de ningún modo se trata de
afirmar positivamente la existencia de Dios, sino que más bien se trata de que el postulado práctico de

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

70



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

su existencia responde a una necesidad subjetiva: "rein subjektiven Bedürfnis" Vgl. I. Kant: Schriften
zur Religion, hg. und eingeleitet von M. Thom, Berlin, 1981, S. 43-48.
(13)  "Die  Möglichkeit  dieser  übereinkunft  zweier  voneinander  selbst  gänzlich  unabhängiger
Gesetzgebungen lässt sich nun nicht anders denken als durch ihre gemeinschaftlich Abhängigkeit von
einer oberen Gesetzgebung, welche beiden zum Grunde liegt, die aber für uns gänzlich unzugänglich ist
[...] Gott ist [...] als dasjenige Wesen zu denken, welches die Natur dem Moralgesetze gemäss bestimmt.
In ihm also ist die Vereinigung beider Gesetzgebungen und seiner Weltanschauung liegt jenes Prinzip
von welchem sie beide gemeinschaftlich abhängen, zum Grunde".  Fichte, Versuch einer Kritik aller
Offenbarung, in Sämtliche Werke, Bd. V. S. 108.
(14)  "Die  Idee  von  Gott,  als  Gesetzgeber  durchs  Moralgesetz  in  uns,  gründet  sich  [...]  auf  eine
Entäusserung des unserigen, auf Übertragung eines Subjektiven in ein Wesen ausser uns, und diese
Entäusserung ist das eigentliche Prinzip der Religion". Ibídem, p. 55.
(15) Gustavo Bueno Martínez, El animal divino, ensayo de una filosofía materialista de la religión,
Segunda edición corregida y aumentada, Oviedo, Pentalfa, 1996, p. 168.
(16) G. Bueno, El animal divino, op. cit. p. 170.
(17) G. Bueno, Alberto Hidalgo y Carlos Iglesias, Symploké, segunda edición, 1989, Madrid, Editorial
Júcar, p. 436.
(18)  "Ich selbst  und mein notwendiger Zweck sind das  übersinnliche",  víd.  el  presente artículo de
Fichte.
(19) G. Bueno, El animal divino, op. cit. p. 175.
(20) G. Bueno, op. cit. ibídem, p. 175.
(21) "Jeder Glaube an ein Göttliches, der mehr enthält als (den) Begriff der moralischen Ordnung, ist
insofern Erdichtung und Aberglaube, [...] eines vernünftigen Wesens unwürdig und hchst verd¨¨achtig
[...] Jeder Glaube, der diesem Begriff einer moralischen Ordnung widerspricht (der eine unmoralische
Unordnung, eine gesetzlose Willkür durch ein übermächtiges Wesen vermittels sinnloser Zaubermittel
einführen will), ist ein verwerflicher und den Menschen durchaus zugrunde richtender Aberglaube".
Fichte,  Aus  einem  Privatschreiben  de  1800.  "Appellation  an  das  Publikum",  op.  cit.  p.  481.

Sobre el fundamento de nuestra creencia en un gobierno divino del mundo

Johann Gottlieb Fichte

 
El autor de este artículo reconoció hace ya mucho tiempo como su obligación el someter a
examen y deliberación colectiva a un mayor público filosófico los resultados de su filosofar
sobre el objeto arriba señalado, que hasta ahora sólo había expuesto en su aula universitaria
(1). Quiso hacer esto con esa precisión y exactitud a la que para tantos corazones respetables la
excelencia de la materia obliga a todo escritor; entretanto, su tiempo estuvo ocupado por otros
trabajos y la ejecución de su decisión se retrasó una y otra vez.

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

71



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Mientras él actualmente, como coeditor de esta revista, ha decidido presentar ante el público el
siguiente artículo de un escritor filosófico excelente (2), encuentra, por un lado, un alivio,
puesto que este artículo coincide en muchos aspectos con sus propias convicciones, por lo que
puede remitirse  al  autor  y  confiar  también  poder  hablar  en su  nombre;  por  otro lado,  sin
embargo, el autor encuentra una acuciante necesidad de explicarse, toda vez que en este mismo
artículo, aunque en algunos otros aspectos sus convicciones no están muy alejadas, tampoco se
puede decir que coincidan plenamente, y le parece importante que el modo de pensar sobre
esta materia, que se infiere de su opinión sobre la filosofía, debe ser presentada al público
desde  el  principio  por  completo.  Debe  no  obstante  conformarse  por  ahora  con  exponer
solamente el compendio de su sucesión de ideas y se reserva la ulterior ejecución para otra
ocasión.

Lo que hasta ahora ha venido enturbiando el asunto casi universalmente, y quizá aún durante
largo tiempo continuará haciéndolo, es el hecho de que se deba aceptar la así llamada prueba
moral  o  cualquier  prueba filosófica de un gobierno divino del  mundo como una auténtica
demostración; que, para aceptar esta prueba, es necesaria la previa fe en Dios por parte de los
hombres mediante la demostración de su existencia. ¡Pobre filosofía! Si eso no está ya en el
hombre,  entonces  quisiera  yo  por  lo  menos  saber  esto,  ¿de  dónde  aceptan  entonces  tus
representantes,  que  son  tan  sólo  hombres,  lo  que  ellos  mediante  la  fuerza  de  sus
demostraciones nos quieren dar?, o bien, si estos representantes son de hecho esencias de una
naturaleza  superior,  ¿cómo  pueden  confiar  en  encontrar  en  nosotros  acceso  y  hacernos
comprensible algo así sin presuponer en nosotros una fe parecida a la suya? Ello no es así. La
filosofía sólo puede explicar hechos, de ningún modo puede producirlos;  salvo que ella se
produzca a  sí  misma como hecho.  No sólo se le  puede ocurrir  al  filósofo persuadir  a  los
hombres de que pueden pensar los objetos ordenadamente, como materia en el espacio, y las
transformaciones de los mismos ordenada y consecutivamente en el tiempo, y mucho menos
todavía se le puede ocurrir querer convencerles de que crean en un gobierno divino del mundo.
Ambas cosas ocurren sin su intervención; él lo presupone como hecho y tiene que derivar
solamente estos hechos como tales del necesario proceder de toda naturaleza racional. Ahora
bien,  nosotros  no  queremos  considerar  nuestro  razonamiento  de  ningún  modo  como  un
debilitamiento de la fe, sino como una deducción de la convicción del creyente. No tenemos
nada aquí excepto responder a la pregunta: ¿cómo llega el hombre a tal creencia?

El punto decisivo del que depende esta respuesta es que aquella creencia no sea representada
por ella misma como una recepción caprichosa que el hombre pudiera hacer o no según su
gusto, ni tampoco como una libre decisión de tomar por verdadero lo que el corazón desea
simplemente porque lo desea, como si esto fuera un complemento o sustitución por medio de
la esperanza de los suficientes fundamentos de convicción. Lo que está fundado en la razón es
sencillamente necesario y, lo que no es necesario, es sencillamente contrario a la razón. El

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

72



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

tener por verdadero esto último es delirio y sueño, por muy útil que pueda resultar lo soñado.
Ahora  bien,  ¿dónde  buscará  entonces  el  filósofo  lo  que  aquella  creencia  presupone,  el
necesario fundamento de la  misma, que él  debe sacar  a  la  luz? ¿Tal vez en una supuesta
necesidad de  concluir,  a  partir  de  la  existencia  o  de  la  condición  del  mundo  sensible,  la
presencia de un artífice racional? De ninguna manera, puesto que él sabe demasiado bien que,
en verdad, una filosofía extraviada, en la confusión, debe explicar algo cuya existencia no
puede  negar  pero  cuyo  verdadero  fundamento,  sin  embargo,  se  le  oculta  completamente.
Además, no es el entendimiento espontáneo, bajo la tutela de la razón y bajo la dirección de su
mecanismo, capaz de una tal conclusión. O bien se considera el mundo sensible desde el punto
de vista de la conciencia común, punto de vista al que también se puede llamar el de la ciencia
natural, o bien desde el punto de vista transcendental. En el primer caso la razón está obligada
a permanecer en el ser del mundo como un absoluto; el mundo es, sencillamente porque es y es
así sencillamente porque es así. Desde este punto de vista se parte de un ser absoluto y este ser
absoluto es justamente el mundo; ambos conceptos son idénticos. El mundo deviene algo en sí
mismo autofundado,  en  sí  mismo completo  y,  justamente  por  ello,  un  todo  organizado  y
organizante, que contiene en sí mismo el fundamento de todos los fenómenos que tienen lugar
en él y en sus leyes inmanentes. Una explicación del mundo y sus formas según fines de una
inteligenci es un total sinsentido, hasta tal punto el mundo y sus formas deben ser explicados
desde ellos mismos. Nos encontramos por consiguiente sobre el territorio de la pura -insisto-
de la pura ciencia natural. Además, la proposición: "una inteligencia es artífice del mundo
sensible" no nos ayuda ni lo más mínimo y no nos hace avanzar ni una línea, puesto que no
tiene ni  la  más mínima inteligibilidad  y nos  da un  par  de palabras  vacías  en  vez  de una
respuesta a una pregunta que nosotros no habríamos debido suscitar. Las determinaciones de
una inteligencia son sin duda conceptos, pero como éstos, ya sea que se puedan desarrollar en
la materia, en el descomunal sistema de una creación de la nada, o bien, la ya presente materia
pueda modificarlos en el no mucho más racional sistema de la mera elaboración de una eterna
materia independiente; sobre ello todavía está por decir la primera palabra inteligible.

Si  se  contempla  el  mundo  sensible  desde  un  punto  de  vista  transcendental,  entonces
desaparecen  efectivamente  todas  estas  dificultades.  En  este  caso,  no  hay  ningún  mundo
existente para sí: en todo lo que nosotros contemplamos, contemplamos meramente el reflejo
de nuestra propia actividad interna. Sin embargo, lo que no es según el fundamento de esto no
puede ser preguntado; nada puede ser aceptado fuera de ello para explicar esto mismo (3).

[Nota de Fichte: Se debería entonces preguntar por el fundamento mismo del Yo (4). Entre las
cuestiones  radicales  que  contra  la Teoría  de  la  Ciencia (Wissenschaftslehre)  (W.L.)  se
publicaron, permaneció, no obstante, ésta, contenida en el jovencísimo metafísico de Gottinga
(5),  quien  realmente  la  formula  en  las  "Noticias  eruditas  de  Gottinga"  (Göttingischen
Gelehrten Anzeigen). ¡Con qué tipo de gentes se las tiene que ver uno si se ocupa en nuestro

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

73



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

siglo  filosófico de  los  filosofares!  ¿Puede entonces  el  Yo explicarse  a  sí     mismo,  puede
siquiera querer explicarse, sin salir fuera de sí y sin cesar de ser Yo? Si se debe recurrir a una
explicación es que no estamos ante el Yo puro (absolutamente libre e independiente), puesto
que toda explicación implica dependencia. Del mismo tipo es y del mismo espíritu procede el
reproche  de  esta  misma  recensión,  a  saber:  que  la  W.L.  no  ha  demostrado  su  principio
fundamental. Si la proposición de la que parte pudiera ser demostrada, entonces precisamente
no habría por esto tal  principio; sí:  lo que la más elevada proposición desde la que fuese
demostrado  sería  el  principio,  y  de  éste,  por  consiguiente,  se  partiría.  Toda  demostración
presupone  sencillamente  algo  indemostrable.  Aquello  de  lo  que  parte  la  W.L.  no  se  deja
comprender  mediante  conceptos,  ni  comunicar  mediante  conceptos,  sino  sólo  intuir
inmediatamente.  Para  el  que  no  tiene  tal  intuición  la  W.L.  permanece  necesariamente  sin
fundamento y meramente formal y con ello este sistema decididamente no puede comenzar
nada. Esta sincera confesión no se hace aquí por vez primera, pero es costumbre que después
de que se ha expresado un recuerdo en general se debe comunicar a cada nuevo adversario
individual  en  especial,  y  que  acerca  de  esto  se  debe  llegar  a  ser  lo  menos  malhumorado
posible, y yo espero por esto haber cumplido con toda afabilidad esta obligación mía con aquel
adversario. Su proton pseudos (6) es que aún no tiene el asunto lo suficientemente claro, pues
cuando la verdad en general, y en especial la verdad mediata es (mediada por deducción), debe
darse un algo inmediatamente verdadero. Tan pronto él haya comprendido esto, buscará este
inmediato hasta que lo encuentre. Luego será capaz de juzgar el sistema de la W.L., puesto que
ya entonces lo comprenderá, lo que hasta ahora, a juzgar por sus reiteradas aseveraciones, no
es el caso. Solo le parecerá probable todo esto mediante una serena reflexión acerca de las
intuiciones ya mencionadas].

Desde el mundo sensible no hay, por consiguiente, ningún posible camino para ascender a la
aceptación de un orden moral universal; sólo si se piensa el puro mundo sensible, cosa que no
ocurre con aquellos filósofos, se está presuponiendo ya un orden moral no advertido en el
mundo.

Por consiguiente, aquella creencia debiera ser fundamentada mediante nuestro concepto de un
mundo suprasensible.

Hay un concepto así. Yo me encuentro libre de todo influjo del mundo sensible, absolutamente
activo en mí mismo y a través de mí     mismo; por tanto, como un poder elevado sobre todo lo
sensible. Esta libertad sin embargo no es indeterminada. Tiene su finalidad. No contiene sus
fines como fines exteriores,  sino que los contiene al  ponerse a  sí  misma. Yo mismo y mi
necesaria finalidad somos lo suprasensible.

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

74



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Yo no puedo dudar de esta libertad y de esta determinación de la misma sin suprimirme a mí
mismo.

Y digo que no puedo dudar, ni siquiera puedo pensar en la posibilidad de que mi voz interior
sea una simple ilusión que engañe, que está en otra parte y deba ser autorizada y fundada; por
lo tanto no puedo acerca de esto continuar sutilizando, sofisticando y explicando.  Aquella
máxima es lo absolutamente positivo y categórico.

No puedo proseguir adelante si  no quiero destruir  mi interior. No puedo porque no puedo
querer ir más allá. Aquí radica lo que establece su límite al, por lo demás, irrefrenado vuelo del
razonamiento, lo que ata al espíritu porque ata al corazón; he aquí el punto que une el pensar y
el querer en uno y trae armonía en mi esencia. Bien podría yo en y para sí continuar, si yo me
quisiera colocar conmigo mismo en contradicción; pues no hay para el razonamiento ningún
límite inmanente. Él va libremente hacia el infinito y debe poder hacerlo, puesto que yo soy
libre en todas mis manifestaciones y sólo yo mismo puedo ponerme un límite mediante la
voluntad. El convencimiento de nuestra determinación moral procede ya por esto de nuestra
disposición moral, y es una creencia, y por eso se dice muy correctamente: el elemento de toda
certeza es una creencia. Y así debe ser; pues la moralidad, así de cierto es esto, sólo puede ser
constituida efectivamente por sí misma, de ninguna manera mediante una lógica coerción del
pensamiento.

Por  lo  demás,  si  yo mismo cayera,  por  medio de  una visión simplemente teórica,  en una
absoluta indeterminación y renunciara por completo a un punto de vista firme, me tendría que
conformar con encontrar necesariamente inexplicable aquella misma certeza que gobierna todo
mi pensamiento y sin cuyo profundo sentimiento no me sería posible ni tan siquiera especular.
Y es que no hay ningún punto de vista firme a no ser el indicado, no mediante la lógica, sino el
fundado mediante la conciencia moral, y si nuestro razonamiento no avanza o va más allá de
él, se convierte en un océano en el que cada onda es impulsada por otra hasta el infinito.

Mientras concibo tal sentimiento moral como una finalidad y hago de él mi auténtica actividad,
establezco  su  realización  como  posible  mediante  la  acción  real.  Ambos  principios  son
idénticos; puesto que yo presupongo algo como finalidad, esto significa que yo lo pongo en un
tiempo futuro cualquiera como real; en la realidad, sin embargo, la posibilidad se pone como
necesaria. Yo debo proponerme, si no quiero negar mi propia esencia, lo primero, la realización
de aquella finalidad; debo por lo tanto aceptar también lo segundo, su realizabilidad: pues
realmente no hay aquí un primero y un segundo, sino que ello es absolutamente uno; ambos
son de hecho, no dos actos, sino un sólo acto del ánimo.

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

75



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Adviértase en esta ocasión la absoluta necesidad de lo mediado. Si se me quiere permitir aún
un instante, diré que la realizabilidad del fin moral ha de concebirse como algo mediado. Ello
no es aquí un deseo, una esperanza, una reflexión y consideración de fundamentos en pro y en
contra,  una  decisión  libre,  aceptar  algo  cuyo  opuesto  bien  se  tiene  por  posible.  Aquella
aceptación presupone la obediencia a lo puesto en su interior y es absolutamente necesaria.
Está inmediatamente contenida en esta decisión porque ella misma es esta decisión.

Obsérvese, pues, el orden de las ideas. No se concluye de la posibilidad la realidad, sino al
contrario. Ello no significa: yo debo porque puedo, sino: yo puedo, porque debo. Que yo debo
y qué debo, es lo primero, lo más inmediato. Esto no necesita de ninguna ulterior explicación,
justificación  o  autorización.  Es  por  sí  conocido y  por  sí  verdadero.  No se  fundamenta  ni
determina  a  través  de  ninguna  verdad,  sino  que  más  bien  toda  otra  verdad  se  determina
mediante     ésta. Esta serie de pensamientos ha sido frecuentemente no advertida. Quien dice:
"primero debo saber si puedo, y después habrá de juzgar si debo", o bien está  suprimiendo el
primado de la ley moral, o sea, la ley moral misma, si es que está viendo el asunto desde un
punto de vista práctico, o bien ignora por completo el desarrollo espontáneo de la razón, si es
que está especulando. Yo debo presuponer efectivamente en mí la finalidad de la moralidad,
cuya realización es posible por medio de mí. Todo lo cual, siguiendo simplemente el análisis,
quiere decir que cada una de las acciones que debo ejecutar, y cada uno de mis estados que
aquellas acciones exigen, se relacionan como los medios y los fines (que presupongo en mí).

Mi entera existencia, la existencia de toda esencia moral, el  mundo sensible como nuestro
escenario  social,  contienen  pues  una  relación  con  la  moralidad,  y  ello  produce  un  orden
totalmente  nuevo  del  cual  el  mundo  sensible  con  todas  sus  leyes  inmanentes  sólo  es  el
tranquilo asiento. Aquel mundo prosigue su marcha tranquilo, según sus eternas leyes, para
dejar un hueco a la libertad. Pero el mundo en cuanto tal no tiene el menor influjo ni sobre lo
moral ni sobre lo inmoral, ni posee el más mínimo poder sobre los seres libres. éstos flotan
autónoma e independientemente por encima de la  naturaleza.  Que la finalidad de la razón
llegue a ser real sólo puede ser conseguido mediante el operar de la esencia libre; pero ello, sin
duda, es también logrado de forma totalmente segura como consecuencia de una más alta ley.
El obrar correctamente es posible y toda situación está gobernada por aquella más alta ley. El
hecho moral vale como consecuencia de la misma disposición, de manera infalible, y el hecho
inmoral no vale de forma infalible. El mundo entero se nos presenta de una forma totalmente
cambiada.

Esta transformación de la consideración se esclarecerá aún más si nos elevamos al punto de
vista transcendental. El mundo -afirma la filosofía transcendental- no es más que el aspecto
sensible de nuestra propia acción interna según las inteligibles leyes de la razón, como mera
inteligencia, dentro de marcos absolutos en los que nosotros ahora estamos encerrados, ahora y

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

76



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

siempre, y no es para tomarse a mal que al hombre esta total desaparición del suelo se le haga
intranquilizadora.  Aquellos  límites  son  por  su  nacimiento  efectivamente  absolutos  pero,    
¿qué importancia tiene esto? -dice la filosofía práctica-; el significado de esto mismo es lo más
claro y mas cierto que hay. Ellos son tus lugares determinados en el orden moral de las cosas.
Lo que tú percibes, gracias a ellos, tiene realidad, la única que a ti te concierne y la única que
hay para ti. Ello es la perpetua interpretación del mandato del deber, la expresiñon viva de lo
que debes hacer, puesto que en efecto, debes hacerlo. Nuestro mundo es el material hecho
sensible de nuestra obligación: esto es lo auténticamente real en las cosas, la verdadera materia
fundamental de todo fenómeno. La coerción con la que la creencia en la realidad del mundo
nos exige es una coerción moral, la única que es posible para la esencia libre. Nadie puede
abandonar la disposición moral hasta el punto de que ésta deje de garantizar un progreso futuro
del hombre aún dentro de estos límites (7). Así, contemplado como el resultado de un orden
moral  universal,  puede  llamarse  muy  bien  revelación  el  principio  de  esta  creencia  en  la
realidad del mundo sensible. Nuestro deber es lo que en ella se revela.

Esta  es  la  verdadera  creencia.  Este  orden moral  es  lo  divino  que  nosotros  aceptamos.  Se
construye a través del buen obrar. Esta es la única posible profesión de fe: llevar a cabo alegre
y serenamente siempre lo que el deber pide, sin dudas ni sutilezas sobre las consecuencias. Por
eso, esto divino se nos vuelve vivo y real. Cada una de nuestras acciones es llevada a cabo en
la presuposición de su existencia y todas las consecuencias de las mismas pueden solamente
ser juzgadas por él.

El verdadero ateísmo, la auténtica increencia e impiedad, estriban en que se sutiliza sobre las
consecuencias de las acciones, incluso no se quiere obedecer la voz de la conciencia moral
hasta que se cree prever el buen éxito, elevando así el propio consejo sobre el consejo de Dios
y haciéndose a sí mismo Dios. Quien quiere hacer el mal para que así de ello resulte lo bueno
es un impío. En un gobierno moral del mundo no puede jamás resultar lo bueno de lo malo, y
si tú crees lo primero, te es imposible pensar lo último. Tú no puedes mentir aunque el mundo
quedase hecho ruinas. Pero esto es sólo un modo de hablar, pues si tú     pudieras creer que se
destruiría,  entonces  tu  esencia  sería  por  lo  menos  sencillamente  contradictoria  y  en  sí
autodestructiva. Pero esto justamente no lo crees tú, ni puedes creerlo. Bien sabes que en el
plan de su conservación seguramente no cabe la mentira.

La creencia, aun desviada, es también, sin embargo, creencia total y completa. Aquel orden
moral viviente y efectivo es Dios mismo. No necesitamos de ningún otro Dios y no podemos
aprehender ningún otro. No hay ningún fundamento en la razón desde el cual extraer un orden
moral universal, y merced al cual, mediante una conclusión de lo fundado al fundamento, haya
que  aceptar  una  esencia  especial  como la  causa  del  mismo.  El  entendimiento  espontáneo
seguramente no realiza esta inferencia y no conoce ninguna otra esencia especial. Solamente

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

77



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

una filosofía que se comprende mal a sí misma lo hace. Ahora bien, ¿es entonces aquel orden
tan casual que podría igualmente ser tanto como no ser, o bien ser de otra manera, tal que su
existencia  y  naturaleza  debiera  explicarse  por  un  lado  desde  un  fundamento,  y  por  otro
mediante una revelación de este fundamento encargado de legitimar la creencia en este mismo
orden? Si hacéis oídos sordos a las exigencias de un sistema negativo y preguntáis a vuestra
propia  conciencia,  encontraréis  que  aquel  gobierno divino del  mundo es  lo  absolutamente
primero de todo conocimiento objetivo, exactamente igual que vuestra libertad y disposición
moral  es  lo  absolutamente  primero  de  todo  lo  subjetivo,  que  todo  restante  conocimiento
objetivo  debe  ser  fundado  y  determinado  mediante  tal  orden  universal,  que  sin  embargo
sencillamente no puede ser determinado por ningún otro fundamento, porque por encima de él
no hay ninguno. No podéis intentar en absoluto aquella explicación sin perjudicar en vosotros
mismos  la  categoría  de  aquella  aceptación  y  sin  hacerla  vacilante.  Su  rango es  el  que  es
mediante él mismo y es absolutamente cierto y no tolera ninguna sutileza. Vosotros lo hacéis
depender de vuestra sutileza.

Y este  sutilizar,  ¿cómo lo habéis conseguido? Una vez apagada en vosotros la  convicción
inmediata,  ¿en  qué  la  fundamentáis?  ¡Oh,  qué  débil  es  vuestra  fe  cuando  sólo  podéis
defenderla con la afirmación de aquel fundamento astuto que vosotros mismos levantáis, y que
se desmorona cuando se desmorona éste!

Entonces, si se os quisiera permitir ahora extraer aquella conclusión y, mediante esta misma,
aceptar  una esencia especial  como la  causa de  aquel  orden moral  universal,  ¿qué habríais
ganado con ello? Esta esencia debe ser diferente de vosotros y del mundo y debe desarrollarse
según conceptos. Por esto debe ser concebible, tener personalidad y conciencia. ¿A qué llamáis
vosotros, pues, personalidad y conciencia?, ¿aquello que vosotros, en vosotros mismos, habéis
encontrado, conocido y designado con este nombre? Pero el hecho de que tengáis que pensar
ambas cosas  de  una  manera  necesariamente  finita  y  limitada  os  lo  prueba  el  más somero
análisis de la forma en que construís ambos conceptos. Vosotros hacéis esta esencia mediante
la atribución de aquel predicado a una esencia finita igual a vosotros, y no habéis pensado a
Dios, como vosotros queréis, sino solo a vosotros mismos multiplicados en el pensar. Mucho
menos aún podéis explicar el orden moral del mundo a partir de esa esencia, sino sólo a partir
de vosotros mismos. Este orden permanece así tan inexplicado y absoluto como antes y, en el
momento en que utilizáis palabras semejantes a vosotros, no pensáis nada, sino que os limitáis
a hacer vibrar el aire con sonidos vacíos. Que eso es lo que hacéis es algo que ni siquiera
podéis imaginar. Sois finitos y, ¿cómo podría lo finito aprehender y comprender la infinitud?

Así permanece la creencia en lo inmediatamente dado y resiste imperturbable. En el momento
en que se la hace depender de conceptos queda debilitada, pues un concepto así es imposible,
completamente contradictorio.

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

78



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Es por ello un malentendido el decir: "es dudoso si existe un dios o no". No es en absoluto
dudoso, sino lo más cierto, fundamento de toda otra certeza. Lo único absolutamente objetivo
es que hay un orden moral universal; que a todo individuo racional le está señalado su lugar
determinado en este orden y se cuenta con su trabajo; que cada uno de los destinos (8), en la
medida en que no es producido por la propia conducta, es resultado de este plan; que sin     él
ningún cabello cae de su cabeza y en su esfera efectiva ningún gorrión cae del techo (9); que
toda verdadera buena acción es efectiva, que toda acción mala fracasa y que, a aquellos que
sólo aman lo bueno, justamente les deben servir las mejores cosas (10). Por otro lado, tampoco
es dudoso en absoluto para aquel que piense un instante y quiera reconocer honradamente el
resultado de su reflexión que el concepto de Dios como sustancia particular es un concepto
imposible y contradictorio,  y está permitido decir  esto sinceramente y suprimir el parloteo
escolar, con lo que se eleva la verdadera religión del alegre obrar justo.

Dos excelentes poetas han expresado bellamente esta profesión de fe del hombre sensato y
bueno de manera inimitable. "Quién puede decir", declara uno de ellos.

¿Quién puede decir

"Yo creo en Dios"?
¿Quién puede nombrarle (concepto y palabra para buscarle)

y confesar,
"Yo creo en él"?

¿Quién puede sentir,
y atreverse a

decir, "no creo en él"?
El omniabarcante (después de que se ha comprendido ya esto mediante el sentido moral, no ciertamente
mediante la especulación teórica, y se considera el mundo como el lugar de observación de la esencia

moral),
El sostenedor de todo,

¿Acaso no abarca ni contiene
a tí, a mi, a sí mismo?

¿No se arquea el cielo allá arriba?
¿No yace la tierra aquí abajo firme?

¿Y no ascienden mirando amistosamente
eternas estrellas aquí?

¿No te miro yo cara a cara,
y no se abre todo paso

hacia la cabeza y el corazón a ti,
y se eleva en un eterno misterio

invisible pero visible cerca de ti?

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

79



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Llena tu corazón con esto (tan grande es) y
cuando seas feliz en el sentimiento,
llámalo entonces como tú quieras,

¡llámalo Felicidad, Corazón, Amor, Dios!
¡No tengo ningún nombre

para esto! Ya está, Sentimiento es todo,
El nombre es ruido y humo,

envolviendo el fulgor del cielo en nieblas (11).

Y el segundo canta:
una santa voluntad vive,

igual que una voluntad humana titubea;
alto sobre el tiempo y el espacio flota

viviente el más alto pensamiento;
y si todo en el perpetuo cambio gira,

permanece en el cambio un espíritu tranquilo (12).

NOTAS.

(1)  Para  el  semestre  de  verano  de  1795  había  anunciado  Fichte  su "Philosophiam  religionis
pragmaticam, i.e. fundamenta sensus religiosi, opinionumque ad religionem spectantium, quae ab omni
in de tempore obtinuerent, et quomodo iis uti expediat ad formandos hominum animos". Sin embargo,
debido a los desórdenes estudiantiles no impartió en este semestre ninguna lección. Sus anunciadas
lecciones sobre filosofía de la religión para el semestre de verano de 1799 fueron imposibilitadas por el
despido de Fichte. Sin embargo, había hablado Fichte también en el marco de sus lecciones sobre lógica
y  metafísica  impartidas  regularmente  desde el  semestre  de  invierno  de  1795/96 por  medio  de  los
"Aforismos filosóficos" de Plattner "sobre Dios, sobre el origen de la religión y de la religiosidad en los
hombres". El entonces estudiante Christian Wilhelm Friedrich Penzenkuffer publicó en 1799 apuntes de
sus lecciones sobre ello de forma anónima en Bayreuth, para con ello intervenir a favor de Fichte en la
disputa  sobre  la acusación de ateísmo:  "Algo del  señor profesor  Fichte  y para él.  Editado por un
discípulo amante de la verdad".
(2)  Fichte,  que habla  de sí  mismo en tercera  persona,  se  refiere  aquí  al  texto de Forberg,  que en
la Revista filosófica de una Sociedad de Eruditos Alemanes prosigue al suyo.
(3) Adviértase aquí claramente que el Yo de Fichte, el Sujeto Transcendental Fichteano, al igual que
ocurre con el Sujeto Transcendental de Kant es un sujeto transcendental, no empírico, ni psicológico, ni
personal  en  el  sentido  de  caprichoso,  individual,  particular,  subjetivo,  arbitrario.  Este  sujeto
transcendental no es otra cosa que la ciencia misma y las normas morales. Este sujeto no tolera junto a
él ninguna esencia autónoma más alta que él y que lo determine de alguna manera. Esta autonomía
moral del sujeto fichteano es la que provoca la acusación de ateísmo a Fichte.
(4) Friedrich Bouterwerk escribió en su recensión: "así permanece para nosotros en la Teoría de la
Ciencia pendiente de demostración, el que la absoluta autoactividad del Yo sea realmente el fundamento
de  todo saber".  Víd.:  "Jena  en  grapa",  selección  de  escritos  diversos  de  Carl  Leonhard  Reinhold,

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

80



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

profesor en Kiel, Primera Parte, 1796, Segunda parte, 1797, en "Noticias eruditas de Gottinga bajo la
supervisión de la Real Sociedad de Ciencias", 194, ejemplar 14, 7 de diciembre de 1797.
(5) Se refiere a Bouterwerk. Víd. nota anterior.
(6) Lo primero falso, el primer engaño.
(7) Aquí y en lo que sigue, Fichte y Forberg utilizan citas o referencias al texto del Nuevo Testamento,
víd. Mateo. X, 29-30.
(9) cfr. Rom. VIII, 28.
(10) Tiene esto algo que ver con la idea protestante de la predestinación. Habla Fichte de destino,
fatum (Schicksal) a diferencia de determinación (Bestimmung).
(11) J.W. von Goethe, Fausto, Leipzig, pp. 137-139.
(12) F. Schiller, Palabras de la creencia, en "Almanaque de las musas para el año 1798", Tubinga,
1798, pp. 21-22.

Desarrollo del concepto de religión

Friedrich Karl Forberg

La religión no es otra cosa que una fe práctica en un gobierno moral del mundo: o,  para
expresar el mismo concepto en un conocido lenguaje sagrado, una viva creencia en el reino de
Dios que vendrá a la Tierra.

Sólo quien cree en un gobierno moral del mundo y efectivamente cree de forma práctica, sólo
ése tiene religión.

Qué sea un gobierno moral del mundo es en sí mismo claro. Si en el mundo sucede que se
cuenta  con  el  triunfo  final  del  Bien,  entonces  hay  un  gobierno  moral  del  mundo.  Por  el
contrario, si la virtud y el vicio le son totalmente indiferentes al destino, entonces no hay un
gobierno moral del mundo. El espíritu sublime, que rige el mundo según leyes morales, es la
divinidad y éste es el     único concepto de Dios del cual necesita la religión o mediante el cual
más bien la religión misma llega a ser posible. Los conceptos especulativos de Dios como la
más real de todas las esencias, como la esencia infinita, la esencia absolutamente necesaria, son
extraños a la religión o, por lo menos, indiferentes. La religión puede, si los encuentra, hacer
algo práctico con ellos, pero también puede prescindir de ellos cuando no los encuentra. La
religión es perfectamente compatible tanto con el politeísmo como con el monoteísmo, tanto
con el antropomorfismo como con el espiritualismo. Sólo si permanece la moralidad como
regla  del  gobierno  del  mundo,  entonces  es  por  lo  demás  indiferente  si  se  piensa  una
constitución monárquica del mundo o una aristocrática; y si hubieran actuado moralmente los
hombres iluminados, a quienes los antiguos imaginaban como dioses, no habría habido nada
que objetar contra la religión por el lado del corazón. La especulación que conoce sus límites

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

81



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

no tendría nada que objetar contra ella y el arte más bien podría lamentar su alejamiento. Hay
un gobierno moral del mundo y una divinidad que rige el mundo según leyes morales -quien
esto cree tiene una religión.

Surge fácilmente la pregunta: ¿sobre qué se funda esta fe?
Hay tres fuentes de las que fluye, al final, cualquier convencimiento. Se llaman experiencia,
especulación y conciencia moral. Una de ellas debe ser la fuente de la religión.

Aprendemos de la experiencia que hay un gobierno moral del mundo -esto sería tanto como
decir que nosotros vemos en la experiencia, ante nuestros ojos, que el Bien al final triunfa y el
Mal al final fracasa-. Lo malo es que tal cosa no aparece ante nuestros ojos. Y ello ha sido la
vieja lamentación de todos los justos desde siempre, el hecho de que el Mal haya triunfado
frecuentemente sobre el Bien. Antes bien, se seguiría de la experiencia lo contrario, a saber,
que el mundo no es regido moralmente, o bien que, por lo menos, un genio maligno lucha con
uno bueno por el dominio del mundo y que, en ocasiones, el bueno, pero por lo común el malo,
mantiene el predominio. Quien busca la divinidad fuera de sí, en el curso de las cosas no la
encontrará jamás. Saldrán a su encuentro por todas partes "obras del diablo" (1), pero sólo
escasamente y siempre tímida y dubitativamente podrá     decir "aquí está el dedo de Dios" (2).
Quizá  sea  la  especulación  más  afortunada  para  encontrar  una  divinidad,  puesto  que  la
experiencia  no  lo  es.  Si  esto  fuera  así,  debería  haber  fundamentos  racionales  ciertos  que
permitiesen concluir con seguridad la existencia de un gobernante moral del mundo. Se han
establecido muchos y los más maravillosos han sido los siguientes: el mero concepto de una
esencia perfectísima incluye ya la existencia de la misma en sí. Lo contingente presupone algo
absolutamente necesario y el orden no es posible sin un espíritu ordenador. Sólo que ninguna
de todas estas pretendidas demostraciones teóricas ha sido sometida a prueba rigurosa. Cada
una contiene en su interior una presuposición enteramente gratuita e indemostrable que, a poco
que se  piense,  desaparece  como una simple  apariencia.  El  mero  concepto  de  una  esencia
perfectísima no incluye la existencia de la misma en sí, puesto que ningún concepto de ninguna
cosa encierra en sí la existencia del mismo. Sólo en la intuición está la existencia y solamente
cuando la intuición se eleva al concepto están unidos el concepto y la existencia. Ni siquiera el
concepto de una esencia perfectísima, como compendio de todas las realidades,  incluye la
existencia en sí, puesto que la existencia no es ningún predicado real (3) y, sobre todo, ninguna
cualidad.  Si  fuera  una  cualidad  se  debería  entonces,  en  todo  caso,  poder  responder  a  la
pregunta ¿qué es esto?, pregunta que podría contestarse así: "es una cosa que es", algo que
hablando en serio jamás contestaría ningún ser racional.

Lo  contingente  presupone  algo  absolutamente  necesario,  han  dicho  otros  y  de  ello  han
concluido la existencia de una divinidad. Sólo que, ¿qué es lo contingente? ¿Es aquello cuyo
no-ser se deja pensar? Así no hay ningún concepto para la absoluta necesidad en el entero

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

82



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

territorio del entendimiento, puesto que no hay ninguna cosa que no se pueda encontrar cuya
no existencia sea imposible pensar. ¿Es sin embargo contingente sólo lo que no siempre fue,
sino que alguna vez nació? Así, ello presupone efectivamente algo mediante lo cual nació -una
causa que le diera su existencia. Ahora bien, ¿por qué esta causa (que como absolutamente
necesaria ha existido desde siempre) no le dió la existencia hasta ese momento? ¿Es que no
podía?     ¿Qué  hizo  que  los  obstáculos  que  estaban  en  su  camino  desaparecieran  ahora
precisamente? ¿O es que no quería? Y, ¿qué pasó entonces para cambiar su voluntad? De esta
forma el ser necesario se acerca mucho a un ser contingente y en el límite de todo preguntar
nos vemos inevitablemente sobrepujados a superar ese límite.

El  orden,  dicen  aún  otros,  no  es  posible  sin  un  espíritu  ordenador.  Pero,  ¿por  qué  no?
¿Simplemente porque no conocemos ningún otro principio del orden fuera del entendimiento?
¿Pero desde cuándo ha llegado a ser el límite de nuestro conocimiento el límite de lo posible?
Y, ¿dónde se encuentra entonces en el mundo el orden tan inconfundiblemente que permita
deducir  la  existencia  de  una  divinidad  con  seguridad?  ¿En  lo  físico?  Pero  un  arquitecto
habilidoso no es ni de lejos ningún regidor moral del mundo, un gran artista como mucho,
¿pero ningún Dios!     ¿En lo moral? Pero, ¿no sonaría un panegírico al orden moral de un
mundo "que yace en lo malo" (4) más bien como una sátira a  la divinidad que como una
demostración de su existencia? ¿Podría verse el mundo peor de lo que lo vemos, marchar peor
de lo que marcha, si lo condujera un ser malo, un ser maligno, como ser malévolo, aun cuando
al menos compartiera su tarea con algún espíritu bueno? La justificación de un Satanás en
defensa del bien ¿sería menos sólida que la de Dios en la defensa del mal? ¿Y no sería por lo
menos  muy  inhabitual,  muy  antinatural  concluir  a  partir  de  la  existencia  de  un  mundo
absolutamente negativo la existencia de un Dios sagrado?

Si después de esto ni la experiencia ni la especulación pueden encontrar la divinidad, entonces
no nos queda otra cosa que la conciencia moral para, sobre las máximas de la misma, fundar
una religión. Y así  es en efecto. La religión no es ni un producto de la experiencia ni un
hallazgo de la  especulación,  sino mera y simplemente  el  fruto de  un corazón moralmente
bueno. La divinidad es inaccesible a la experiencia y a la especulación. Sólo el hombre bueno
tiene el privilegio de conocerla. Sólo un corazón puro puede contemplar la divinidad, y por eso
la máxima de un gran sabio: "Bienaventurados los de corazón puro, porque ellos verán a Dios"
(5) conserva en la actual conexión de pensamientos su verdadero, profundo y sagrado sentido.

Aparece ahora la pregunta de cómo y de qué manera surge la religión en el corazón de un
hombre moralmente bueno y sólo en     él. Para decirlo en dos palabras: la religión surge única
y exclusivamente del deseo del buen corazón de que el bien en el mundo pueda mostrar su
superioridad sobre el mal.

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

83



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

En un corazón malvado no hay ningún deseo de este tipo. A él la religión no le preocupa lo
más mínimo. Con todo, ningún hombre es tan malo que en serio pudiera desear lo malo y
quisiera al final expulsar el bien por completo de la faz de la tierra. Esto no sería el deseo de un
malvado, sino de un Satán. Por ello existe sobre la Tierra una religión de los hombres buenos,
pero ninguna religión de los malos. La creencia en un hundimiento final del Bien, la creencia
en un reino de Satanás sobre la Tierra, sería la religión del infierno, pero hasta en el peor
malvado no está presente esta religión, sino sólo la irreligión.

Así  me represento yo más o menos la forma,  el  modo cómo la  religión nace en un buen
corazón:

Es una cosa totalmente conocida que cada uno desea aquello en lo que toma interés, al
margen de que también interese a otros hombres, aquello que para él es conocido como
verdadero y justo para su persona, al margen de que para los demás también lo sea. Este
deseo está profundamente arraigado en la naturaleza humana y nada puede erradicarlo.
Por encima de la más completa pasión surge el deseo. Sin este deseo arraigado en el
interior de la naturaleza humana debería sernos totalmente indiferente si otros están de
acuerdo con nuestra opinión o si la critican. Por el contrario, esto no nos es de ningún
modo indiferente ahora, sino más bien, lo uno causa en nosotros contento interior y lo
otro amargo descontento respectivamente. La idea de una posible coincidencia futura de
todos los hombres en todos los juicios está presente constantemente ante cada hombre
pensante. Cada cual desea que sus convicciones puedan llegar a ser predominantes y
universalmente válidas. El momento en el que tuviera lugar una coincidencia universal
de todos los hombres en todos los juicios sería la edad de oro para las cabezas, sería el
momento en el que el error desaparecería de la superficie de la Tierra y no se encontraría
otra cosa en todas las cabezas que la verdad. La verdad habría vencido completamente al
error y brillaría con fuerza el reino de la verdad sobre la Tierra. El fin final de todos los
hombres  pensantes,  el  fin  para  el  cual  todos  ellos  comparten  sus  pensamientos,  los
discuten y corrigen, sería acelerar en la medida de sus fuerzas la presencia de aquella
época  y  hacer  que  el  reino  de  la  verdad  brillara  sobre  la  Tierra.  Todas  las  cabezas
pensantes están en una cierta unión, juntas unas con otras mediante esta meta social, en
una cierta sociedad. Esta unión, en la que todos los hombres pensantes se encuentran
involuntaria e inintencionadamente, y frecuentemente sin saberlo, y cuya meta es hacer a
todos los hombres coincidentes en todos los juicios poco a poco, acelerar la llegada del
reino de la verdad a la Tierra; esta unión, digo, es la República de los sabios, en la que la
razón es la máxima autoridad y cada hombre pensante es un ciudadano. En la república
de los sabios sólo es válido un único artículo de fe y reza así: cree que el reino de la
verdad  llegará  a  la  Tierra  y  obra  por  tu  parte  sólo  mediante  la  comunicación  y  la
instrucción, mediante la investigación y la comprobación, todo lo que puedas, para que

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

84



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

ello  venga  pronto  y  sin  que  te  preocupe  el  éxito  que  puedas  obtener.  Esfuérzate  al
máximo en favor del reino de la verdad y lo demás te será por sí mismo dado, a saber, el
éxito. El reino de la verdad es, con todo, un ideal. Puesto que no hay jamás que esperar
que en las infinitas diferencias de capacidades que a la naturaleza parece que le gusta
tener tenga lugar un consenso de todos los hombres en todos los juicios. El reino de la
verdad no vendrá nunca seguramente, y la meta de la república de los sabios no será    
alcanzada en toda la eternidad, según toda apariencia. Sin embargo se pedirá para toda la
eternidad el inextinguible interés por la verdad en el pecho de todo hombre pensante para
oponerse, con todas sus fuerzas, al error, y para extender por todos lados la verdad. Ello
significa justamente proceder como si el error pudiese alguna vez morir totalmente y
hubiese  que  esperar  el  absoluto  predominio  de  la  verdad.  Y esto,  justamente,  es  el
carácter de una naturaleza, la cual, tal y como está determinada la naturaleza humana, se
tiene que aproximar hasta el infinito a los ideales.

Así como la idea de una futura coincidencia posible de todos los hombres en todos los juicios
planea incesantemente ante los ojos de todos los hombres pensantes, así también planea para
todos los hombres moralmente buenos la idea de una coincidencia general en el Bien, la idea
de una extensión universal de la justicia y la benevolencia. Todo hombre bienintencionado,
todo aquél para el que el interés en la virtud yace en el corazón, desea y debe desear que     él
no sea el único honrado sobre la Tierra, que todos los hombres quieran rendirle homenaje al
Bien,  tal  como él  le  rinde  homenaje,  que  el  vicio  poco  a  poco  pueda  desaparecer  de  la
superficie terrestre y que, finalmente, pueda venir un tiempo en el cual sólo vivan sobre la
Tierra  hombres  buenos,  unos  junto  a  otros,  pacífica  y  amistosamente.  Este  momento,  si
sucediese alguna vez, sería el momento de un dominio universal del Bien sobre el Mal, sería la
edad de oro para el corazón, sería el reino de la justicia sobre la Tierra. éste es el más íntimo
deseo de los justos: que esta época pueda llegar por fin, y así tiene que ser en la medida en que
sean ciertamente hombres justos y el interés por la virtud, que aman por encima de todo, no les
resulte jamás indiferente. Pero eso no es ningún deseo superfluo, ningún deseo inactivo, sino
que es su esfuerzo más serio para fomentar la victoria de las cosas buenas sobre las malas, para
erradicar la maldad, si es posible, totalmente de la Tierra, desarraigar abusos de todo tipo y
acelerar la llegada del reino de la justicia y de la paz (que es el reino de Dios) sobre la Tierra.

La meta final de todos los hombres buenos es hacer que reine por doquier la justicia en el
mundo y que triunfe finalmente la justicia sobre la injusticia. Puesto que todos los hombres
buenos trabajan en común para tal meta final, tiene lugar entonces una unión de todos los
hombres buenos para alcanzar este único objetivo. Esta unión para la promoción social de todo
lo bueno es la Iglesia y cada hombre honesto es, justamente por su honestidad y sólo por ella,
un miembro de la Iglesia, un miembro de "la comunidad de los santos sobre la Tierra" (6). La
finalidad de la Iglesia es que el Bien triunfe sobre el Mal y el reino de la justicia venga a la

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

85



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Tierra. En esta Iglesia no hay ni conflicto ni escisión. Es sólo la bandera de la honestidad la
que aglutina a los miembros de la Iglesia. Sólo hay una Iglesia y todos los justos pertenecen a
esta  única  Iglesia.  Ella  es  la  única  que puede hacer  feliz  y  fuera  de ella  no  hay ninguna
salvación que encontrar (7). Si hubiera más de una Iglesia, debería haber entonces más de una
honradez también, y esto se contradice en el concepto mismo, como todo el mundo puede ver.

Es, pues, el deseo y el afán de todo hombre honesto facilitar el predominio al Bien sobre el
Mal en el mundo y, si es posible, extirpar el Mal, al final, de la faz de la Tierra. Todos los
hombres buenos tienen el mismo deseo y el mismo afán, y así nace una unión de todos los
hombres buenos para un     único objetivo y esta unión es la Iglesia o "la comunidad de los
santos sobre la Tierra".

Sólo entonces nace fácilmente la pregunta: ¿hay entonces también por doquier una meta final
posible que se puedan proponer alcanzar los hombres buenos? Ellos quieren llevar a efecto la
victoria del Bien. Quieren erigir un reino de la justicia sobre la Tierra. La virtud debe llegar a
ser  en  el  mundo lo  más cotidiano,  el  vicio  lo  inhabitual,  "la  moralidad  debe  llegar  a  ser
costumbre". ¿Es todo esto en general posible? O bien, ¿no es acaso más bien una mera y vacía
quimera? ¿Se puede esperar que aparezca una edad de oro de la justicia y de la paz perpetua
alguna vez sobre la Tierra o bien se deberá más bien temer lo contrario, que el mundo, tanto en
el futuro como en la eternidad, "vaya de mal en peor" (8) como hasta ahora?

Es verdad que si el hombre bueno quisiera oír menos la voz de su corazón que la voz de la
experiencia  se  vería  forzado  a  abandonar  su  esperanza  en  mejores  tiempos  y  con  ello  a
renunciar a su empeño en acelerar su aproximación por todos los medios que están en su mano.
él tiene, efectivamente, su deber presente ante sus ojos y en su corazón continuamente y hace
todo lo que puede para disminuir el mal en el mundo, pero cuando mira a su alrededor...¡qué
pocos hay como él! La multitud hace precisamente lo contrario de lo que él hace y, justamente
porque es multitud,  ¡consigue éxitos sin comparación con los suyos! él  esboza algún plan
benéfico para la promoción del bien de sus hermanos, para la supresión de los abusos, para el
desarraigo  de  prejuicios,  para  la  extensión  de  juicios  ilustrados  en  todo  tipo  de  negocios
humanos; sin embargo, la maldad de los unos y la estupidez de los otros le hacen ver con
frecuencia que lo único que surge de ello es confusión, tristeza e infelicidad. Quiere extirpar lo
injusto de la Tierra y, sin embargo, en torno a él "se bebe la injusticia como si fuera agua" (9) .
Intenta, según esto, que el reino de Dios, que es el reino de la verdad y de la justicia, venga a la
Tierra, pero al final de su trayecto ve que está aún tan lejos como antes -los hombres no han
llegado a ser mejores-. Lo injusto no está menos vigente, las pasiones, y efectivamente las más
salvajes  entre  todas,  el  ansia  de  dominación  y  la  avaricia,  asolan  la  humanidad  aún  tan
desvergonzadamente como antes -el lenguaje de la justicia, de la honradez, de la confianza
suena aún en los oídos del mundo como una tontería-, aún es el fenómeno del altruismo, de la

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

86

http://www.filosofia.net/materiales/num/numero6.htm#nota3


 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

integridad,  de la  generosidad,  un fenómeno escaso,  digno de admiración.  Aún prosigue la
irresponsable  barbarie  de  las  guerras,  y  cosas  que  se  consideran  en  relaciones  privadas
sancionables y vergonzosas, son erigidas en grande en relaciones públicas y en conexiones que
se  quiere  sean  para  la  protección  del  derecho  y  que  se  llaman  por  eso sagradas (en  los
Estados), y no sólo se consienten, sino que ¡traen honor y fama! Todo esto lo ve el hombre
moralmente bueno. ¿Qué debe hacer él solo contra un mundo inmoral? ¿Debe cesar también él
de oponerse a la corriente de lo injusto? ¿Debe mejor dejar marchar el mundo adelante tal
como va, sin esforzarse más, o bien sacrificarse por una finalidad ideal que nunca se alcanza?
¿Debe retroceder y dejar de estar en la brecha porque son completamente inútiles su acción y
su impulso, sus luchas y aflicciones, y porque el mundo, en comparación con aquellos viejos
tiempos de inocencia, sencillez y lealtad, no sólo no es mejor, sino que desde entonces no ha
hecho más que empeorar? ¿Debe el honrado pensar así y debe así actuar? No -le grita en voz
alta su buen corazón- ¡Tú debes hacer el Bien y no cansarte! ¡Cree en la virtud y en que ella al
final vencerá! ¡Ten esperanza en que lo justo vencerá sobre lo injusto, que las cosas buenas
mantendrán su hegemonía sobre las malas al final de la forma más segura! Obra mientras haya
tiempo para obrar y no dejes pasar ninguna ocasión para hacer el bien que puedas hacer y
recuerda que tras de tí una larga noche puede venir en la que nadie podrá o querrá hacer el bien
y en la que el bien que tú hiciste será la única estrella de esperanza para "los honrados en el
Tierra" (10). ¡Haz lo que tú puedas para que en el mundo vaya todo mejor, más claro, ilustrado
y noble y honrado y pacífico y justo, y no te preocupes por el resultado! ¡No creas que nada
bueno que tú hagas o que se lo esboces es tan pequeño e insignificante y modesto que se pierde
en el  irregular  curso  de las  cosas!  ¡Cree  que al  curso  de  las  cosas,  para  tí  efectivamente
invisible, le subyace un plan como fundamento en el que se cuenta con el triunfo final del
Bien! ¡Cree que el reino de Dios, el reino de la verdad y de lo justo, vendrá a la Tierra e intenta
sólo por esto que venga! ¡Cree que justamente todo depende de tu esfuerzo individual y que un
genio sublime gobierna sobre el  destino, quien completa todo lo que tú comienzas,  quizás
incluso después de siglos! ¡Cree que cada paso que des por las cosas buenas está calculado en
el plan de la divinidad eternamente, aunque te parezca a tú como perdido, que vives cada uno
de tus días para la eternidad y que de tí depende ganar cada día lo mejor del mundo o bien
perderlo eternamente!  Es  verdad que  tú  no puedes  demostrar  esto científicamente,  que no
puedes demostrar científicamente que esto deba ser así, pero es suficiente con que tu corazón
te diga que debes obrar así, como si ello fuese así y, al actuar así, muestras justamente por ello
que tienes religión. Este es el único modo como la religión nace en el corazón de un hombre
bueno y como solamente puede nacer. El buen hombre desea que el Bien pueda dominar en la
Tierra y se siente obligado en su conciencia moral a hacer todo lo que pueda para ayudar a
conseguir este objetivo. No sabe si esto es posible puesto que no lo puede demostrar; con todo,
no puede demostrar su imposibilidad. Cree el hombre bueno que el fin de la necesaria victoria
del Bien es efectivamente un fin posible, que efectivamente un reino de Dios, en cuanto reino
de la verdad y de lo justo, puede ser establecido sobre la Tierra. Esto es lo que él desea y

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

87



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

quiere. Al especular, puede situarse ante la cuestión de si tal fin es posible o imposible, pero
cuando  actúa  debe  hacerlo  decidiéndose  por  la  opción  de  que  es  posible.  Debe  intentar
acercarse a aquella meta paulatinamente. Si quisiera comportarse como si le fuera indiferente
el  que hubiera o no justicia  sobre la  Tierra,  no querría  hacer  el  bien en la  Tierra  aunque
pudiera, ni evitar hacer el mal aunque pudiera, y ello porque al final resultaría imposible hacer
de los hombres ángeles. Pese a todo, no le sería posible negar la grandeza espiritual de una
máxima aun actuando por medio de máximas contrarias: en efecto, gobernándose por máximas
pequeñas y cobardes, se convertiría ante sus propios ojos en algo digno de desprecio.

La religión no es, según esto, ninguna cosa indiferente con la que se pueda actuar como se
quiera, sino que es obligación. Es obligación de creer en un tal orden de las cosas en el mundo,
donde se pueda contar con un éxito final de todos los planes buenos y en el que el empeño en
promover lo Bueno e impedir lo malo no es en absoluto inútil, o bien creer en lo que es la
misma cosa: en un gobierno moral del mundo o bien en un Dios que rige el mundo según leyes
morales. Sólo que esta fe de ningún modo comporta obligación en tanto que es teorética, esto
es, una ociosa especulación, sino solamente si es una fe práctica. Esto significa, por tanto, que
ella es máxima de acciones reales. Con otras palabras: no hay obligación de creer que exista un
gobierno moral del mundo o un Dios como regente moral del mundo, sino sólo la obligación
mera y simple de obrar como si se creyera. En los momentos del reflexionar o del disputar,
cada uno puede arreglárselas como quiera, se puede uno pronunciar por el teísmo o bien por el
ateísmo, según lo que se opine poder responder ante el foro de la razón especulativa, puesto
que aquí no se trata de religión, sino de especulación, ni se trata de lo justo o lo injusto, sino de
verdades y errores. Solamente en la vida real, que es donde se debe actuar, hay la obligación de
no actuar como si se presupusiera que sería completamente inútil hacer grandes esfuerzos para
la obtención del bien del mundo, como si fuese imposible nadar contracorriente, como si a uno
le fuese imposible hacer nada que mereciese la pena contra la multitud, por mucha que fuese su
buena voluntad, como si fuese una estupidez querer convertir un mundo lleno de locos y de
canallas en un mundo de ángeles, como si hubiera que calcular para obtener ventajas para uno
mismo a partir de la estupidez general, dejando por lo demás que todo siga como estaba. En
estas máximas se estaría actuando contra la propia conciencia moral. Se obraría como si se
supiese previamente el fracaso de los buenos planes, aunque ello no se sabe de cierto, sino que,
más  bien,  es  posible  que  el  azar  favorezca  nuestras  intenciones  tanto  como las  destruye.
Aquellas máximas (las máximas de la irreligión) son entonces contrarias al deber y pecados.
Ante la conciencia moral no puede nadie responder a otras máximas que a las de establecer el
bien e impedir el mal, allá donde se sabe y se puede, sin dejarse extraviar por el temor de no
controlar el éxito de la actividad; considerar cualquier ocurrencia buena, bella y grande como
si fuese un talento de la parábola, que debe ser multiplicado, y trabajar sin desmayo para la
difusión de la verdad y el bien a nuestro alrededor, y si las fuerzas no nos fallan (aunque las
fuerzas son una cuestión de hábito) trabajar para la reforma del mundo por medio de ideales,

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

88



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

con la  esperanza  de que la  fortuna (o Dios  como fuerza desconocida)  removerá todas  las
dificultades  del  camino,  aunque  no  sepamos  cómo  ni  cuándo,  así  como  también  con  la
esperanza de que si cumplimos con nuestro deber y actuamos con honradez y esfuerzo en favor
del reino de Dios, todo lo demás (el éxito), nos llegará a nosotros o a nuestros descendientes
por añadidura. Estas máximas son las máximas de la religión, y la religión es, según esto, nada
más que fe en el éxito de las buenas cosas, así como irreligión, por el contrario, no es otra cosa
que  la  desesperanza  de  las  cosas  buenas.  La  religión  no  es  por  consiguiente,  de  ninguna
manera, un recurso de urgencia de la debilidad humana (esto es efectivamente tan pronto como
se piensa la fe  religiosa como una fe  teórica),  sino que el  poder de la  voluntad moral  no
aparece en ningún lugar de forma más excelente y sublime que en la máxima del hombre
religioso: yo quiero que las cosas vayan mejor aunque la naturaleza no quiera. La irreligión es
la verdadera y auténtica debilidad del espíritu, pero debilidad culpable. Puesto que nadie puede
dudar de las cosas buenas desde el conocimiento (igual que si se hubiese echado una mirada al
libro  del  Destino),  es  sólo  cuestión  de  pereza,  que  tras  algunos  intentos  fallidos  rehuye
ulteriores esfuerzos, y la presunta infructuosidad de estos esfuerzos no es nada más que un
prejuicio mediante el cual el indolente busca corromper el juicio moral de los otros y también
el de su propia conciencia moral, aunque por lo menos no logra corromper éste último.

Hay preguntas capciosas que se deben presentar como conclusión de una teoría si se quiere
saber  si  alguien  (entre  los  que  hasta  ahora  se  encuentra  el  autor)  se  ha  apropiado de  los
principios de la teoría o no. Sólo deben contestarse estas preguntas en el mismo estilo en que
han sido planteadas y no en el estilo general de un sistema en el que aún puede resultar dudoso
si se ha conseguido hacer avanzar la ciencia o la ignorancia.

De entre las preguntas capciosas en relación a la religión están las siguientes:
¿Hay  un  Dios?  Respuesta:  es  y  permanece  inseguro  (pues  esta  pregunta  está  planteada
meramente desde la curiosidad especulativa, y le ocurre al curioso de forma totalmente justa si
hasta ahora recibe una negativa rotunda).

¿Puede obligarse a todo hombre a creer en un Dios? Respuesta: no (puesto que la pregunta
toma sin duda el concepto de creencia en sentido teorético, en una especial clase de certeza, y
este sentido teorético es también el único que el uso lingüístico común reconoce y que los
filósofos quizá no han abandonado).

¿Es la religión una convicción del entendimiento o una máxima de la voluntad? Respuesta: no
es  ninguna  convicción  del  entendimiento,  sino  una  máxima  de  la  voluntad  (lo  que  sea
convicción del entendimiento ahí es superstición).

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

89



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

¿Cómo actúa el hombre religioso? Respuesta: nunca se cansará de promover las cosas de lo
verdadero y lo bueno en el mundo aunque sus planes fracasen frecuentemente, pese a lo cual ni
se cansa ni se desespera del Bien, defendiendo su religión. No hay ninguna religión que se
mantenga firme ante el tribunal de la razón excepto ésta.

¿Puede obligarse a todo hombre a tener una religión? Respuesta: sin duda, así como se puede
obligar a todo hombre a actuar en conciencia, y la irreligión (desesperanza en las cosas buenas
sin motivos suficientes) es ausencia de conciencia moral.

¿Cuántos artículos de fe tiene la religión? Respuesta: dos, a saber, creencia en la inmortalidad
de la virtud y creencia en un reino de Dios sobre la Tierra. La creencia en la inmortalidad de la
virtud es la creencia en que siempre hubo y hay virtud sobre la Tierra, y en que la virtud nunca
ha muerto,  así  como la  inclinación a  encontrar  virtudes  y  buenas  intenciones,  aunque sea
mediante pruebas débiles, mientras que, aun con pruebas fuertes, dudar de la existencia de
vicios y malas intenciones. La creencia en un reino de Dios en la Tierra es la máxima para
trabajar en la promoción de lo bueno, por lo menos mientras la imposibilidad del     éxito no
está garantizada. Y el lema de la religión ante todo es: "Bienaventurados los que creen sin ver"
(11).

¿Es posible la honradez sin religión? Respuesta: no (tan imposible es una honradez sin religión
como una religión sin honradez. Aquélla sería honradez sin interés por la honradez. ésta sería
interés por la honradez sin honradez).

¿Se puede ser honesto sin creer en un Dios? Respuesta: sí (puesto que en la pregunta se trata
sin duda de una fe teórica).

¿Puede un ateo tener religión? Respuesta: efectivamente (se puede decir de un ateo virtuoso
que él conoce en el corazón al mismo Dios que con la boca niega. La fe práctica y la increencia
teórica por un lado así como por el otro lado la fe teórica que sin embargo es superstición e
increencia práctica pueden coexistir juntas perfectamente).

¿Cómo se relaciona la religión con la virtud? Respuesta: como la parte respecto al todo (la
religión como la máxima de la incansable perseverancia en la promoción del bien a pesar de
todos los impedimentos es una de las notas individuales del carácter virtuoso en general).
¿Se  puede aprender  la  religión?  Respuesta:  sí  (así  como se  puede aprender  la  justicia,  la
indulgencia, la paciencia y se deben aprender -a saber, mediante el ejercicio).

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

90



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

¿Es la religión un medio auxiliar de la virtud? Respuesta: no (puesto que el fin y el medio es
imposible que puedan ser uno. La religión no ayuda a la virtud, sino sólo a las virtudes. No
hace al carácter más virtuoso, pero multiplica las virtudes).

¿Es la religión un instrumento disuasorio del vicio? Respuesta: tampoco (la superstición puede
ser un instrumento disuasorio del vicio, pero nunca la religión. Quien teme a la divinidad no la
ha encontrado aún. Es la suerte de la virtud encontrar una divinidad y la infelicidad del vicio
no encontrar ninguna).

¿Aparecerá alguna vez un reino de Dios como un reino de la verdad y de lo justo sobre la
Tierra?  Respuesta:  es  incierto  y  a  juzgar  por  la  experiencia  habida  hasta  ahora  que,  en
comparación con un futuro infinito, muestra qué poco puede conseguirse, tampoco es probable.
¿No podría advenir en vez de un reino de Dios un reino de Satanás sobre la Tierra? Respuesta:
lo uno es tan seguro e inseguro como lo otro.

¿No estaría según esto igualmente fundamentada la religión del infierno que la religión de los
hombres buenos sobre la Tierra? Respuesta: la una no tiene ante el foro de la especulación
efectivamente ni más ni menos probabilidades en este sentido que la otra.

¿Es la religión veneración de la divinidad? Respuesta: de ningún modo (frente a una esencia
cuya existencia no es comprobable de forma segura y hasta la eternidad permanecera como
algo incierto no hay nada que venerar. El que quiera tener que ver algo con Dios, por mínimo
que sea, es un supersticioso. No hay ninguna obligación única hacia Dios excepto que se quiera
jugar con palabras).

¿Es en esta teoría expuesta el  concepto de la religión también el  verdadero y el correcto?
Respuesta: sin ninguna duda, dando por sentado que el concepto de la religión debe ser el
concepto de algo racional y no de algo irracional (si de la religión no se encontrara ningún otro
concepto que el común y habitual desde milenios -de un culto a una naturaleza sobrehumana-,
entonces sería la religión una quimera y no podría ser más objeto de discurso por parte de las
gentes  de  entendimiento.  Sin  embargo,  a  la  expresión  Religión  le  subyace  un  concepto
racional, aunque emparentado en cierta medida con los antiguos conceptos irracionales. Por
eso convendría que cada uno por sí  mismo decidiera si encuentra más sensato vincular un
nuevo concepto a  una  vieja  expresión y  así  conjurar  el  peligro de  llegar  a  estar  otra  vez
maniatado por ésta, o bien mejor dejar a un lado la antigua expresión por completo para, sin
embargo, encontrar en muchos casos dificultades o bien ningún camino en absoluto).

Y finalmente, ¿no es acaso el concepto de una fe práctica más un concepto caprichoso que un
concepto seriamente filosófico? La respuesta a esta incómoda pregunta se deja fácilmente al

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

91



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

lector mismo, y con ello al mismo tiempo el juicio acerca de si el autor del presente artículo al
final ha querido simplemente jugar con él.

NOTAS. 

(1) San Juan 1. III,8.
(2) Compárese Pentateuco 2,XXX,18. También VIII,19.
(3)Realität viene  de realitas,de res,cosa,que  en  el  fondo  significa ousia. Wirklichkeit o Dasein es
la existencia o realidad efectiva.  No es lo mismo la esencia que la existencia. La palabra "realidad"
(realitas) significa,en la edad moderna,el "ser" en el sentido de esencia. Res es aquello que tiene una
esencia,unas notas distintivas,y su "realidad" (su carácter de res) es su qué,su esencia. Ya sabemos
que Realität o realitas no quiere  decir realidad en el  sentido de efectiva presencia  o existencia  (eso
sería Wirklichkeit o Dasein) sino que la Realität de algo es su "qué es",y lo real (das Reale) es lo que se
presenta con (y como) un "qué" (quid). Esta manera de entender realitas era ya propia del racionalismo.
Kant la emplea cuando,por ejemplo,al decir que un concepto puro del entendimiento tiene "realidad
objetiva"  (Realität),entiende  que  tal  concepto  entra  en  la  "quididad"  del  objeto  mismo.
La quididad,el quid,es la Realität.
En cuanto a la Wirklichkeit, no añade nada a la existencia como determinación del concepto al que se
une como predicado,sino que sólo expresa la relación con la facultad de conocer (Kritik der reinen
Vernunft, A 219,B266). No es un predicado real ni quiditativo.
(4) San Juan,1,V,19.
(5) Mateo.V,8.
(6) Compárese Los Salmos,149,1 y Hechos Apost.,II,1 ss.
(7) Extra Ecclesiam nulla salus
(8) Ver Job, XV,16.
(9) Salmos 37,3.
(10) Juan,XX,29.
(11) Juan, XX, 29.

[Publicado originalmente en Cuadernos de Materiales en 1999. Esta es la primera traducción
al español de los dos artículos fundamentales de la filosofía clásica alemana que suscitaron la

llamada polémica del ateísmo en 1798-1799. Incluye una nota introductoria escrita por los
traductores, Felipe Giménez Pérez y Luis Martínez de Velasco, enmendada para esta reedición

por Felipe Giménez Pérez]

Recibido: 01 de Junio de 2025.
Aceptado: 11 de Junio de 2025.
Evaluado: 12 de Julio de 2025.
Aprobado: 25 de Julio de 2025.

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 63-92

92


