
 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

RESEÑAS

La Filosofía académica de Gustavo Bueno

Stalin Tobar Bastidas

(Universidad de las Artes de Guayaquil, 

Ecuador)

«Reseña» a Bueno, G. (1970). El papel de la Filosofía en el conjunto del saber. Madrid: 

Editorial Ciencia Nueva, 319 páginas.

G. Bueno presentó en 1970 El papel de la Filosofía en el conjunto del Saber, un impecable tra-
tado del género deliberativo que polemizó —en su momento— con las ideas que M. Sacristán
objetivó en 1968 en un panfleto dramático-retórico propio del género epidíctico titulado Sobre
el lugar de la Filosofía en los estudios superiores, el cual negaba la sustantividad de la Filoso-
fía para ubicarla como un mero saber adjetivo de las ciencias y de este modo suprimir a la Fi-
losofía como especialidad universitaria. Los tres capítulos que siguen del tratado de G.B. ver-
sarán en el análisis de las tres proposiciones del alegato de M.S. que coquetea con el marxis-
mo, el positivismo clásico y el neopositivismo. En la introducción G.B. nos presenta un excur-
so que trata sobre el concepto de «organización totalizadora», el cual no ha de confundirse con
las concepciones de Freud, Marcuse u Ortega y Gasset. Después presentará dos notas, la una
que trata sobre la practicidad de la Filosofía y la otra sobre el sentido de la palabra Metafísica
que utilizará a lo largo de su deliberación. 

En el primer capítulo G.B. comienza clasificando el «saber sustantivo» en metafísico, psicoló-
gico, lógico-epistemológico y doctrinal o gnoseológico para incorporarlos al «proceso históri-
co o racional». A partir de la delimitación de la racionalidad en dogmática y crítica, y, de la cla-
sificación de los cuatro tipos de totalizaciones mecánicas, dialécticas, categoriales y trascen-
dentales, se define a la Filosofía como un movimiento de la conciencia que aparece una vez
que se ha cristalizado la conducta racional o histórica. La estructura de la Filosofía es su racio-

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 101-6

101



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

nalidad crítica que tritura las formas y creencias entrechocadas. La racionalidad (o conducta ló-
gica), en sentido general, es el proceso que tiene lugar en el conflicto, en el ajuste de las distin-
tas corrientes que avanzan en el tiempo. G.B. advierte que definir a la racionalidad como un
concepto puramente «lógico-formal» implica perder de vista —o incurrir en confusión como
Lévy-Strauss— a la hora de distinguir entre «pensamiento salvaje» (racionalidad precientífica)
y «pensamiento científico» (racionalidad científica). No conviene disociar la «forma lógica»
con la «materia», puesto que, desde una perspectiva lógico-operatoria, la forma lógica es un
modo de producir operaciones de descomposición (análisis) de ciertos materiales y operaciones
de recomposición (síntesis) adaptadas a fines o esquemas lógicos. Por tanto, el tránsito que hay
del pensamiento salvaje al pensamiento civilizado o científico ha de interpretarse como un
tránsito de ciertos contenidos materiales a otros en un contexto social. Mutatis mutandis la ra-
cionalidad incluye la referencia a la materia:

La Filosofía —afirma G.B.— estaría vinculada, ciertamente, a formas históricas y socia-
les precisas, pero no episódicas […] Estaría vinculada a aquellas situaciones en las que
existe una diferenciación del trabajo racional […] y no de cualquier manera, sino una di-
ferenciación dada en una “sociedad universal”; por tanto, una sociedad en la que está
configurada la “racionalidad crítica” que es, como hemos dicho, un esquema de univer-
salidad distributiva, precisamente por asumir a los hombres como “cuerpos”. La Filoso-
fía es una forma de totalización racional crítica universal, no regional. (112-3). 

Una vez que G.B. ha trazado una retícula que le permite expresar la naturaleza o esencia de la
Filosofía y expone los nueve tipos de autoconcepción de la Filosofía, afirma que la Filosofía
pertenece al  género de la  totalización trascendental crítica cuyo proceso es contradictorio,
puesto que discrimina los contenidos de la conciencia. Ergo la discriminación filosófica es el
ejercicio de la  crítica trascendental cuyos rasgos son: a)  el  «análisis recursivo» opuesto al
«análisis reductivo» de las ciencias y b) la conciencia filosófica termina en un progressus de
construcción de alguna determinación necesaria, aunque sea contradictoria. Por otro lado, el
ejercicio filosófico no consiste, solamente, en una mera actividad mental (pensamientos, medi-
taciones) análogo al filósofo de Rembrandt o Le penseur de Rodin, sino en un ejercicio con pa-
labras, de un lenguaje sintáctico, algebraico o lógico-operatorio, sin que por ello se reduzca el
ejercicio filosófico a un mero ejercicio filológico o doxográfico. G.B. toma a las palabras como
instrumentos o herramientas del trabajo filosófico y al comportamiento del filósofo como una
actividad que consiste en escribir libros, dictar discursos, &c. Sin embargo, esto no significa
que las palabras sean su  material exclusivo como ha sabido interpretar la  filosofía analítica.
Luego, por ser la Filosofía una forma de ejercicio verbal, G.B. determina las distintas especies
de la filosofía que han sido reducidas a un ejercicio sobre palabras. Para ello se apoya en los
modelos semióticos de Bühler y Morris. Se habla de filosofía representativa (Parménides, Lei-
bniz…), filosofía expresiva o pragmatismo expresivista  (Pirrón,  Wittgenstein…) y filosofía
apelativa o pragmatismo apelativo (Fichte, Marcuse…).

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 101-6

102



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Ahora bien, los conceptos de totalización crítica (categorial o trascendental) no son suficientes
para formular una distinción entre Ciencia y Filosofía. G.B., en lo tocante a este punto, se aleja
de los métodos o estructuras sintácticas de las metafísicas del realismo ingenuo y del idealismo
absoluto; y, parte de una estructura diamérica o cosmología científica (S-S; O-O; O-S-O; S-O-
S …) contrapuesta a una estructura metamérica o cosmología metafísica (S-O, O-S) donde el
sujeto —afirma G.B.— ya no aparece

como una regresión a la conciencia constituyente, tomada en absoluto [Kant, Heidegger],
sino a una fase de la conciencia ya constituida, en tanto en cuanto ella se erige en el fun-
damento trascendental de las fases ulteriores. La transcendentalidad se nos configura,
sencillamente, determinada histórico-dialécticamente, y la significación de la Fenomeno-
logía del Espíritu de Hegel, en el marco de la Epistemología, acaso quedase principal-
mente recogida diciendo que es el primer gran intento sistemático de cultivar el punto de
vista trascendental diamérico. (161). 

Ergo la perspectiva trascendental diamérica postula un sujeto operatorio (noetológico) ya cons-
tituido socialmente, el cual se relaciona con otros sujetos (S1, S2, S3 … Sn) y se enfrenta al su-
jeto trascendental kantiano (sujeto noúmeno). La Noetología de G.B. ofrece un marco general
que permite comprender la dinámica de la conciencia científico-filosófica y racional, la cual
está dotada de una estructura procesual interna. Luego, la noetología no considera de modo li-
neal el proceso científico o filosófico, sino que son procesos enfrentados entre la verdad y el
error. G.B. llama al «conocimiento racional o científico» no a la tendencia de la conciencia (S)
que tiende a representar el mundo o realidad (O), sino al proceso biológico en virtud del cual
una conciencia cristalizada se concibe en un equilibrio de identidad lógica que obedece a dis-
tintas leyes. Dichas leyes son: a) el axioma de la  composición idéntica, b) el axioma de la
contradicción y c) el axioma de la asimilación o neutralización de la contradicción. 

En el segundo capítulo G.B. discrimina a las teorías de las ciencias de corte husserliano y for-
malista-sintáctico, donde quedan reducidas las ciencias a  meros juicios conectados por rela-
ciones de fundamentación (plano eidético) o a un sistema de signos que se construyen a partir
de fórmulas y reglas de deducción (plano lingüístico). 

Estos criterios abstractos de las ciencias no son suficientes para tratar las ciencias como institu-
ciones culturales. Para G.B. las ciencias son instituciones que contienen un trabajo social de un
material dado. Este trabajo construye verdades o composiciones idénticas. Como todo trabajo
social, el quehacer científico es un proceso que hace de las ciencias constituciones gremiales
que colaboran metódicamente con un material específico. Este trabajo social no se reduce solo
a la elaboración de libros, sino a la manipulación de objetos físicos, fabricación de aparatos,
movimientos corporales, &c. Con esto, lo que hace G.B. es prestar atención al «campo opera-
torio de las ciencias», puesto que es desde este campo donde se comprende la constitución so-

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 101-6

103



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

cial de la institución científica. La racionalidad científica se constituye en una «república de
las ciencias», cuyo proceso implica la coordinación en una serie de gremios que —una vez reu-
nidos— adoptan unos métodos semejantes que aparecen al nivel sintáctico. La estructura sin-
táctica de las ciencias reinfluye en la  praxis científica para hacerla metódica y abstracta. El
concepto de «república de las ciencias» incluye la constitución científica o conjunto de espe-
cialidades de relaciones mutuas, y, cuyos rasgos de racionalidad son la naturaleza crítica y la
naturaleza abstracta. El primer rasgo permite diferenciar la «racionalidad científica» de la «ra-
cionalidad teológica», el segundo permite diferenciar la «racionalidad científica» y la «raciona-
lidad tecnológica». Sea como fuere, la estructura sintáctica de las ciencias son el resultado cul-
tural o institucional, y no hechos culturales que representan la maduración de la racionalidad
crítica y con ella la razón en general. Las ciencias no se forman a priori a la razón. Es sofísti-
co, por ejemplo, afirmar que las ciencias han reemplazado a la Religión o que la Filosofía fue
en la Edad Media serva religionis y en la Edad Moderna serva scientiae.

Ahora bien, ¿en qué medida es posible una sabiduría filosófica, en tanto que especialidad, una
vez que se ha constituido la racionalidad científica? Esta cuestión es tratada, muchas veces, por
argumentos que reducen el campo filosófico (argumento de la insustancialidad gnoseológica de
la Filosofía) y niegan la temática propia o sustantiva de la Filosofía, o, argumentos que tratan
la inconsistencia del campo filosófico donde la razón queda inaccesible. G.B. examina dichos
argumentos para después ubicar a la Filosofía en el lugar de la «república de las ciencias». 

La Filosofía académica de G.B. se deriva como institución desde la época de la Academia pla-
tónica, y no es otra cosa que una Filosofía dialéctica, cuya especialidad se dice en sentido so -
ciológico e histórico. La Filosofía académica o dialéctica posee una realidad concreta, una tra-
dición ininterrumpida, cuya entidad es diacrónica. Toda institución constituye una conciencia
de su estructura y se sabe que antes de Platón no había Filosofía. Entiéndase esto desde un
punto de vista estructural y no ideológico. Después de haber bosquejado G.B. las líneas centra-
les de la Filosofía académica o dialéctica según la concepción platónica, reconoce que la Filo-
sofía académica no es una ciencia, puesto que ella no posee por temática un dominio abstracto
o categorial, un sistema o estructura, sino que su especialidad (sustantividad) de la Filosofía
consiste en la «symploké de las ideas o realidades materiales» enfrentadas unas a otras. La Fi-
losofía académica toma el todo como un universo histórico y práctico que ha sido constituido
por las especialidades científicas o república de las ciencias. La racionalidad científica no cu-
bre la experiencia del mundo, solo en partes proporcionales; dicho de otro modo, la experien-
cia del mundo no se agota por las ciencias, sino que es necesaria la racionalidad filosófica, cu-
ya sustantividad no se sitúa más allá de la experiencia y regresa a los componentes trascenden-
tales en su symploké. En suma, la totalización trascendental crítica de la Filosofía es una totali-
zación política que asume virtualmente los métodos de la ciencia. G.B. para ubicar el lugar de
la Filosofía en la república de las ciencias, utiliza la imagen del extranjero que convive sin per-
tenecer a la república, pero que respeta sus leyes y se beneficia de ellas. Afirmar que la Filoso -

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 101-6

104



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

fía académica no es científica, no significa que ella sea irracional, sino que ella reclama, preci-
samente, un racionalismo filosófico: 

La Filosofía —dice G.B.— es razón, y razón crítica: es, pues, la misma razón científica.
Pero […] es la razón abriéndose camino por terrenos diferentes. La razón filosófica no se
mueve por terrenos acotados —esferas abstractas de racionalidad—, sino por terrenos sal-
vajes, o por terrenos en los que se borran los lindes: el enfrentamiento de esferas heterogé-
neas. Por ello, la razón filosófica conoce a la razón matemática, o a la razón física, no co-
mo extraños, sino más bien como ella misma pisando otros terrenos. (241).

En el tercer capítulo G.B. se centra en exponer el material positivo de la especialidad filosófi-
ca. Nuestro filósofo aplica el  método denotativo que sirve para presentar los instrumentos de
toda especialidad. La especialidad filosófica tiene por instrumentos las Ideas, y éstas se dan a
dos niveles, el nivel mundano (Filosofía mundana) y el nivel académico (Filosofía académica).
Las Ideas mundanas aparecen en un estadio de evolución cultural, cuando ya se ha cristalizado
la «conciencia corpórea individual» y se diferencia de otros oficios o especialidades. La Filo-
sofía mundana es aquella que se ejercita al margen de las disciplinas científicas, sin que por
ello se anule su fuente de racionalidad, puesto que ella es desarrollada por científicos, sindica-
tos de trabajadores u organizaciones políticas, &c. Sin embargo, esto no significa que la Filo-
sofía académica no tenga importancia, puesto que son estas ideas mundanas las que le confie-
ren profundidad. El análisis académico de las ideas mundanas no es ni inoperante ni un mero
epifenómeno. El análisis académico es la explotación de su symploké cristalizada en un conjun-
to de ideas que han sido arrojadas por el curso del proceso histórico. 

Las Ideas no se dan a priori al proceso histórico, sino que se extraen de él y es preciso volver a
este contenido material. G.B. hace ver la importancia que tiene la Historia de la filosofía, la
cual representa para el taller filosófico académico, un cúmulo de Ideas que no podrían enten-
derse al margen de otras. Permite medir las transformaciones de los materiales o Ideas del ta-
ller filosófico tal como enseñó Platón en el Sofista. La Filosofía académica, por ocuparse de las
ideas en su symploké, es una especialidad u oficio con sustancialidad gnoseológica. Cuando se
dice que la Filosofía académica es una «geometría de las Ideas», se dice en el sentido de un
constructivismo estructural, funcional lógico-operatorio, opuesto al constructivismo sustancia-
lista, psicológico-kantiano. Ahora bien, la Filosofía académica no posee una división en disci-
plinas o partes alícuotas, sino una agrupación de las Ideas que permite una estructuración de la
symploké. Por tanto, se habla de filosofía trascendental (lógica, epistemología, ontología) y fi-
losofía regional (física, biología, antropología). Esta última regresa siempre a las ideas trascen-
dentales. Esta agrupación, nos recuerda G.B., no debe confundirse con una división de tipo de-
ductiva. 

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 101-6

105



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

La especialidad de la Filosofía académica es de carácter  intrínseco. La Filosofía académica
instaura la paideia o institución social, y, como tal, es una disciplina crítica, cuya función es
pedagógica y forma parte de la política que no cabe confundir su estructura con la polimatía o
saber enciclopédico, con lo cual se dice que es más un saber crítico y regresivo que un saber
acumulativo. La Filosofía académica forma la conciencia del ciudadano y le da un método de
ejercicio lógico para que cuestione y oriente cada asunto en el Estado. G.B. nos ilustra, en este
punto, con las siguientes palabras: 

La significación práctico-política de la Filosofía la pondríamos, primariamente, en el punto
en que ella colabora a la construcción de las mismas unidades políticas [...] de las concien-
cias personales, en tanto que estructuras esencialmente históricas, en tanto que no son sim-
plemente “conciencias individuales” psicológicas, sino universales, lógicas. A través de es-
ta reducción lógica, la Filosofía incorpora al campo de su consideración crítica a los pro-
pios políticos  prácticos, y en el momento en que el político  práctico  decide amordazar
cualquier tipo de crítica procedente de la perspectiva filosófica, se hace enemigo de la Filo-
sofía y la refuta de la única manera que cabe refutarla: como la refutó Justiniano en Atenas,
cuando, hacia el año 529, clausuró las escuelas filosóficas (278-9). 

[Se omite el estudio de G.B. sobre la filosofía escatológica]. Finalmente, en la conclusión G.B.
tacha de incoherente y utópica la propuesta de M.S. Eliminar la especialidad de la Filosofía pa-
ra fundar un «Instituto suprafacultativo» implica una renuncia al análisis metódico de las Ideas.
El alegato de M.S. representó un ataque a la filosofía oficial española de su tiempo, criticándo-
la de inoperante y arcaica. Sin embargo, la primera crítica ignora que la institución filosófica
española tuvo gran inserción con la realidad y supo ser una superestructura de un sistema polí-
tico eficaz (franquismo). La segunda crítica atendía a una cuestión práctica de la Filosofía, a la
cual G.B. interpretó que la Filosofía, si quiere un lugar en la república de las ciencias, ha de in-
cluirse en sus cursos (o plan de estudios) la formación en ciencias o saberes de primer grado y
en disciplinas  antropológicas,  (v.gr.,  Matemáticas,  Física,  Biología,  Economía,  Lingüística,
Etnología…), sin la necesidad de eliminar la Filosofía como especialidad.

                                                                                        Recibido:       10 de Mayo de 2025.
                                                                                        Aceptado:       13 de Mayo de 2025.       

    Evaluado:       19 de Mayo de 2025.
                                                                                        Aprobado:      21 de Mayo de 2025.

Revista Metábasis, Numero 22 (2025) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 101-6

106


