
 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

ARTÍCULOS

El wokismo es de izquierda.
Pero el wokismo no es marxista

Ricardo Veisaga,

in memoriam

Resumen:  Dicen  que  el  significado  literal  de  la  palabra  «woke»,  el  pasado  de  «wake»,
significa despertar. Pero el término es mucho más complejo y ser o estar woke en slang o jerga
estadounidense  puede  indicar  con  qué  posturas  políticas  estás  alineado.  Según  muchas
opiniones el uso de woke surgió dentro de la comunidad afroamericana de Estados Unidos y
quería decir estar alerta a la injusticia racial.
También hay quienes se atreven a señalar al novelista William Melvin Kelley como autor de
este término. Hace muy poco leí a un columnista de un medio importante quien se atrevía a
señalar a Ernesto Laclau como el estratega de la izquierda woke en 1985 y que su triunfo se
habría  impuesto  desde  2014.  En  cualquier  caso,  este  trabajo  pretende  encontrar  los
fundamentos  de  la  ideología  woke  y  cómo se  encuentra  en  una  situación  diametralmente
opuesta al marxismo. 

Palabras clave: Republicanos; Demócratas; EEUU. wokismo

Abstract: Donald  Trump was a  true  electoral  tsunami.  As always,  the  media,  enemies  of
Donald Trump, continued to spew biased information as if it  could change or alter reality.
Donald  J.  Trump's  numbers  were  enormous,  and  he  made  history.  Donald  Trump ran  for
president  for  the  third  time,  a  feat  only  achieved  by  Presidents  Andrew  Jackson,  Grover
Cleveland, Teddy Roosevelt, Franklin Roosevelt, and Richard Nixon. 
Donald Trump is also the first Republican to obtain more than half of the national vote since
George W. Bush in 2004, and with the highest percentage since 1988. It is not necessary to
wait  for  the  full  recounts;  Trump will  comfortably  surpass  the  74  million  votes  of  2020.
Donald Trump is the second president to win reelection on his second attempt after failing to
win reelection. Before Donald Trump, only Democrat Grover Cleveland, president from 1885
to 1889 and 1893 to 1897, had achieved this feat.

Keywords: Republicans; Democrats; USA, wokism

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

17



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Dicen que el significado literal de la palabra «woke», el pasado de «wake», significa despertar.
Pero el término es mucho más complejo y ser o estar  woke en  slang o jerga estadounidense
puede indicar con qué posturas políticas estás alineado. Según muchas opiniones el uso de
woke surgió dentro de la comunidad afroamericana de Estados Unidos y quería decir estar
alerta a la injusticia racial.

También hay quienes se atreven a señalar al novelista William Melvin Kelley como autor de
este término. Hace muy poco leí a un columnista de un medio importante quien se atrevía a
señalar a Ernesto Laclau como el estratega de la izquierda woke en 1985 y que su triunfo se
habría impuesto desde 2014, y que otro argentino Javier Milei lo hirió de muerte. Creo que esta
opinión es incorrecta, ni Ernesto Laclau fue el estratega y tampoco fue herida de muerte por
Javier Milei. 

Desde que se puso de moda este término, ha corrido ríos de tinta, los opinologos e intelectuales
se pelean por señalar su origen y sus raíces filosóficas que seguramente la debe tener, pero
puestos en la tarea de buscarle su origen vamos a encontrar por todos lados semejanzas. En el
Nuevo Testamento, leemos en la Carta a los Romanos, 13:11, un versículo que perfectamente
podrían ser aplicados al wokismo «Y haced todo esto, conociendo el tiempo, que ya es hora de

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

18



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

despertarnos del  sueño;  porque ahora la  salvación está  más cerca de nosotros  que cuando
creímos».

«Lo woke no es un movimiento en el sentido tradicional del término. El primer uso registrado
de la frase stay woke (“mantente despierto”) fue en la canción de 1938 del gran cantante de
blues  Lead Belly,  titulada “Scottsboro Boys”,  dedicada a nueve adolescentes negros cuyas
ejecuciones,  por unas violaciones que nunca cometieron, solo se consiguieron impedir tras
años de protestas internacionales, como a veces se olvida, por el Partido Comunista, mientras
que la Asociación Nacional por el Avance de las Personas de Color (NAACP, por sus siglas en
inglés) del activista afroamericano W. E. B Du Bois se mostraba reacio a involucrarse en un
principio. Mantenerse despierto ante la injusticia, estar atentos a las señales de discriminación,
¿qué podría haber de malo en eso? Sin embargo, en unos pocos años, el término woke ha
pasado de ser  elogioso a ofensivo.  ¿Qué ha pasado?»,  dice Susan Neiman, la filósofa del
wokismo, que sostiene que «izquierda no es woke». 

En un mundo post-cristiano, este término se aplica a despertar ante la opresión, las injusticias,
el racismo, y un largo etcétera. Pero me voy a referir a lo primero que estoy afirmando, es
decir,  porque  el  wokismo es  izquierdismo.  Pero  quiero  aclarar  que  de  ninguna  manera  el
wokismo es  toda  la  séptima generación de  izquierdas,  no es  el  todo,  es  una  parte  de esa
izquierda que no se agota en el wokismo. Para entender esto hay que tener una teoría sobre las
izquierdas, entender lo que son las distintas generaciones de izquierda, y lo que es la séptima
generación, como así la califico yo desde hace algunos años y la sostengo con argumentos.

El  filósofo  español  Gustavo  Bueno  Martínez,  inventor  del  sistema  filosófico  llamado
«Materialismo Filosófico», en su libro:  El mito de la izquierda. Las izquierdas y la derecha
(Bueno, G., 2003), analiza lo que es la izquierda y niega que se puede hablar de «la izquierda»
en singular, ya que estas son diversas y muchas veces están en conflicto, por tanto, no cree
posible hablar de una unidad de fondo entre las izquierdas, porque su unidad es analógica,
puesto que son diversas.

Gustavo Bueno Martínez, para establecer una idea de  izquierda definida, pero «por partes»,
empieza por la izquierda prístina que surge a finales del siglo XVIII, como consecuencia de la
Asamblea  Revolucionaria  de  1789,  que  tiene  que  ver  con  la  oposición  entre  el  Antiguo
Régimen (trono y altar)  y el  Nuevo Régimen, y es donde aparecen la izquierda y derecha
política en el contexto de la Revolución francesa. Es decir, que en su análisis parte del primer
género generador,  o primera generación de izquierda hasta llegar a la sexta generación de
izquierda, según el desarrollo que hace el propio Gustavo Bueno Martínez.

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

19



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

El profesor Gustavo Bueno Martínez, hace una distinción entre los géneros porfirianos y los
géneros  plotinianos.  Pero  en  este  caso  solo  nos  vamos  a  referir  a  las  Ideas  o  Conceptos
plotinianos, que determinan (a diferencia de los porfirianos) clases definidas por conjuntos de
notas o acervos connotativos  que se aplican a cada subclase o elemento en cuanto derivan o
proceden de otras subclases o elementos de la clase general. Y los llamamos  plotinianos  en
atención a un texto de Plotino (205-270) que dice: «La raza de los heráclidas forma un género,
no porque tengan un carácter común, sino por proceder del mismo tronco» (Bueno, G., 2003,
p. 308).

Gustavo  Bueno  Martínez,  identifica  la  primera  generación  de  izquierdas  con  la  izquierda
jacobina, la segunda con el liberalismo español, la tercera generación con el anarquismo, la
cuarta con la socialdemocracia, la quinta con el comunismo y la sexta generación de izquierdas
con el maoísmo o comunismo asiático. Pero quienes seguimos el  sistema del materialismo
filosófico, creemos que después de su muerte el mejor homenaje al profesor Gustavo Bueno
Martínez, es continuar a partir de sus ideas y no quedarse en el tiempo como si la vida no
avanzara, y con ella, las ideas y las ideologías.

Existe una nueva generación de izquierdas sin la cual no hubiese sido posible el wokismo. Por
tanto, el wokismo pertenece a esta séptima generación y para que esta nueva izquierda exista y
se  ponga  en  marcha,  el  marxismo  necesariamente  debía  estar  muerto,  terminado,  con  su
correspondiente  certificado  de  defunción  y  enviado  al  cementerio  de  la  historia.  Herbert
Marcuse supo entender la miseria del marxismo y pudo prever o conjeturar la falsedad de su
teoría y de su práctica a través del psicoanálisis y el existencialismo.

El inicio del fin de la historia para el marxismo fue a finales del siglo XX, cuando llegó a su
apogeo la sociedad del placer y luego en el siglo XXI cuando superó a la sociedad de consumo.
En cuanto a las izquierdas, el hecho de no reconocer una nueva generación de izquierda lleva
al  error  tan  generalizado  de  confundir  wokismo  con  marxismo,  y  eso  no  se  soluciona
escribiendo libros tratando de entender de que izquierda es PODEMOS, tarea imposible si no
se entiende la séptima generación.

La referencia a Herbert Marcuse es fundamental, y si no hacemos estas distinciones caeremos
en el error que cometen muchísimos intelectuales y que no terminan de entender, y siguen
atribuyendo al  teórico marxista  italiano Antonio Gramsci,  el  triunfo de la  nueva izquierda
cultural, porque no entienden que Antonio Gramsci pertenece al marxismo tradicional, pese a
sus criticas reformistas. Lo primero es realizar una distinción entre socialismo, comunismo y
marxismo. 

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

20



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Vladimir  Lenin  en  su  libro:  El  Estado  y  la  revolución,  entre  otras  cosas,  explica  que  el
comunismo tiene dos etapas o fases. La primera, en la que subsiste el Estado, y este se hace
con el control de todos los medios de producción para planificar de manera centralizada la
economía y, una segunda fase, en la que el Estado desaparece y los medios de producción se
vuelven totalmente comunitarios.

A esta primera fase o etapa, Lenin la denominó «socialismo» y a la segunda fase en donde el
Estado ya ha desaparecido y los medios de producción son comunitarios, y donde no hay un
Estado que planifique la producción social, a esa la llamará «comunismo». A estos términos en
mi barrio, los muchachos amigos para no pecar de diletantes, sin entrar en disquisiciones si es
primera  o  segunda  fase  lo  llamaban  o  llaman  groseramente  izquierdismo y  a  sus  sujetos
operatorios «zurdos» y de pasó le agregaban algún adjetivo descalificativo. 

Lo  que  hace  Vladimir  Lenin  en  su  libro,  no  se  trata  de  una  definición  de  socialismo  o
comunismo que debamos aceptar de una vez y para siempre, en cualquier caso, se trata de una
definición más de las muchas que se seguirán dando en el futuro. La definición que da Lenin,
no habría sido aceptada ni por el mismo Karl Marx ni por Engels. Ya que este dúo usaba
indistintamente estos términos. Para Marx y Engels, lo que Vladimir Lenin y el guerrillero
colombiano del M-19 Gustavo Petro, consideran socialismo, es decir: «la propiedad estatal de
los medios de producción», que se va encaminado a la abolición del propio Estado y el control
de los medios de producción.

Eso sería la «dictadura del proletariado» porque las distinciones de clase aun no habrían sido
eliminadas,  de  ahí  que  el  proletariado  utilice  al  Estado  como  medio  o  herramienta  de
dominación de  clases,  para  completar  la  transición  al  comunismo y  una  vez  que  se  haya
llegado  al  comunismo  -o  socialismo-  el  Estado  y  las  relaciones  de  clase,  incluyendo  las
relaciones de propiedad, solo entonces desaparece el Estado.

La dictadura del proletariado es un concepto político propio del marxismo y se refiere a un
Estado en el que el proletariado (los obreros industriales asalariados) ya tienen el control del
poder político en lugar de la burguesía (los grandes propietarios capitalistas), cuyo dominio es
considerado  en  oposición  a  una  «dictadura  de  la  burguesía».  El  término  «dictadura  del
proletariado» pertenece a los padres del marxismo, Karl Marx y Friedrich Engels, que, en el
siglo XIX, toman como primer ejemplo a la Comuna de París.

Para el materialismo histórico, la dictadura del proletariado es el período de transición entre el
capitalismo y el comunismo, y por tanto no es aún el fin del modo capitalista de producción. 
Para mantener este poder obrero dentro de una sociedad capitalista se necesitaría no solo el
reemplazo del  personal  del  Estado burgués,  sino también un cambio estructural  hacia  una

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

21



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

nueva  forma  obrera  de  Estado,  que  posteriormente  se  organizaría  en  formas,  como,  por
ejemplo, las comunas, hasta ser abolido.

Lenin  a posteriori diría que el Estado organizado por la dictadura del proletariado no solo
existiría bajo el llamado «periodo de transición», sino que se extendería hasta la primera fase
del comunismo y que se encargaría inicialmente de la dirección de la economía bajo el modo
de producción socialista. En interpretaciones posteriores al periodo estalinista del marxismo-
leninismo, la permanencia del Estado dentro del modo de producción socialista se describe
como un «Estado de todo el pueblo».

El marxismo-leninismo también establece que la base y el principio supremo de la dictadura
del proletariado radican en la alianza de la clase obrera con el campesinado, bajo la dirección
de la clase obrera. De igual forma aclara que en el  transcurso de la edificación del estado
socialista, la base social de la dictadura del proletariado se amplía y se fortalece, esto es para
formar la unidad política, social e ideológica de la sociedad.

El  socialismo  fue  definido  de  muchas  maneras,  cuando  el  alemán  Karl  Marx  empezó  a
desarrollar  su  producción intelectual  o  doctrinal,  el  socialismo ya  existía  en  el  mundo de
hecho, por lo mismo el propio Marx necesita diferenciarse y tomar distancia de esas ideas
políticas socialistas de la época, a los que Karl Marx llamó «socialistas utópicos». Friedrich
Engels fue quien acuñó el  término de «socialismo utópico» en  «Del socialismo utópico al
socialismo científico» de 1880, sección de una obra anterior, el Anti-Dühring de 1878, para
referirse a los primeros socialistas, por oposición al «socialismo científico» creado por él y por
Marx.

Para  el  alemán  Friedrich  Engels  las  propuestas  de  aquellos  socialistas  eran  simples
formulaciones  «idealistas»  —irrealizables,  utópicas— ya que  no  se  basaban en  el  análisis
«científico» de la sociedad capitalista y de sus fundamentos económicos y no tenían en cuenta
la  realidad  de  la  lucha  de  clases.  Marx  y  Engels  creían  que  no  se  debería  fantasear  con
«imágenes» distractoras de falansterios o estados imaginarios, sino organizar a los trabajadores
exponiendo las contradicciones del capitalismo.

Los  principales  utopistas  fueron:  «Saint-Simon,  en  quien  la  tendencia  burguesa  sigue
afirmándose todavía, hasta cierto punto, junto a la tendencia proletaria; Fourier y Owen, quien
[…] expuso en forma sistemática una serie de medidas encaminadas a abolir las diferencias de
clase». Según Vladimir  Lenin,  los  utopistas  «no sabía explicar  la  esencia  de la  esclavitud
asalariada bajo el  capitalismo, ni descubrir  las leyes de su desarrollo,  ni  encontrar aquella
fuerza social capaz de convertirse en la creadora de la nueva sociedad».
En el Manifiesto Comunista, 1848, K. Marx y F. Engels, dirán:

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

22



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

«Cierto es que los autores de estos sistemas penetran ya en el antagonismo de las clases y
en la acción de los elementos disolventes que germinan en el seno de la propia sociedad
gobernante.  Pero  no  aciertan  todavía  a  ver  en  el  proletariado  una  acción  histórica
independiente,  un  movimiento  político  propio  y  peculiar  […]  Estas  descripciones
fantásticas de la sociedad del mañana brotan en una época en que el proletariado no ha
alcanzado  aún  la  madurez,  en  que,  por  tanto,  se  forja  todavía  una  serie  de  ideas
fantásticas acerca de su destino y posición, dejándose llevar por los primeros impulsos,
puramente intuitivos, de transformar radicalmente la sociedad. Y, sin embargo, en estas
obras socialistas y comunistas hay ya un principio de crítica, puesto que atacan las bases
todas  de  la  sociedad  existente.  Por  eso,  han  contribuido  notablemente  a  ilustrar  la
conciencia de la clase trabajadora […] La importancia de este socialismo y comunismo
crítico-utópico está en razón inversa al desarrollo histórico de la sociedad».

El término «utópico» se usó como peyorativo para designar ingenuidad y descartar sus ideas
como poco realistas. Historiadores franceses en la actualidad prefieren utilizar para definir las
categorías de «primeros socialismos», «socialismos románticos», «socialismos premarxistas»,
«socialismos  conceptuales» incluso  para  Loïc  Rignol  son  los  primeros  «socialismos
científicos».  No  hay  un  solo  socialismo.  Los  representantes  más  destacados  del  primer
socialismo son Santo Tomás Moro, Robert Owen en Gran Bretaña, Henry de Saint-Simon,
Flora Tristán, Charles Fourier y Étienne Cabet en Francia. También se puede nombrar a Pierre-
Joseph Proudhon, Graco Babeuf, Filippo Buonarroti, Auguste Blanqui.

No se puede ignorar que tanto el marxismo como el anarquismo coinciden en una cosa muy
importante, la extinción del Estado, el anarquismo de manera directa y por todos los medios y
los marxistas en una eliminación gradual. Hay una diferencia del socialismo marxista con los
utópicos y es que los socialistas utópicos no desarrollaron una teoría sobre la lucha de clases,
en cambio, creían que las personas de todas las clases pueden adoptar voluntariamente su plan
social si se presenta de manera convincente sin necesidad de una revolución social.

Los socialistas posteriores y los críticos del socialismo utópico dijeron que este socialismo no
se basaba en las condiciones materiales reales de la sociedad existente, y estas concepciones de
sociedades  ideales  compitieron  con  los  movimientos  socialdemócratas  revolucionarios  de
inspiración  marxista.  Las  diferentes  corrientes  del  socialismo  utópico  se  disolvieron  o  se
fueron  integrando  al  vasto  movimiento  socialista  hegemonizado  desde  la  Asociación
Internacional de Trabajadores (1864-1876) por las ideas de Karl Marx y de Bakunin.

Bien, ¿el wokismo o el resto de ese grupo heterogéneo de la nueva izquierda cultural, levantan
las banderas de la teoría del valor-trabajo, de la lucha de clases, del proletariado como clase
universal, de la dictadura del proletariado y de la eliminación del Estado? ¡No! claro que no.

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

23



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Entonces es de idiotas seguir llamando al wokismo y a todas las manifestaciones de la nueva
izquierda cultural marxistas, comunistas, socialistas, pero si son zurdos.

¿Son una  nueva  izquierda?  ¡Claro  que  sí!  Y bien  definidas.  Para  que  haya  una  izquierda
política debe haber una derecha política, y al igual que la nueva derecha política del siglo XXI,
que  está  conformada  por  diversos  y  distintos  grupos  y  muchas  veces  contrapuestos  y
enfrentados. Pero en estos tiempos hablar de lucha de clases, de dictadura del proletariado, de
plusvalía, es un anacronismo, vean a China en consonancia con el neoliberalismo produciendo
plusvalía por minuto.

Los cambios sociales y económicos que se producen en el mundo, afectan a todos, a unos más
que a otros, y el nuevo mundo laboral significa no solo el fin del marxismo político, y con ella
de la sexta generación de izquierdas. Recuerden al chino Xi Jinping presentándose en Davos
como el gran defensor de la globalización. 

Uno de los grandes aportes que hace Gramsci a la teoría marxista es la noción de  «bloque
histórico», como un conjunto de relaciones que, en determinados momentos, se producen entre
la estructura socioeconómica y la superestructura jurídico política, pero también que dentro del
bloque histórico coexisten distintos componentes que dan vida a este mecanismo. En el bloque
histórico  existe  un  triple  aspecto,  primero,  que  no  hay  primacía  de  ningún  tipo  entre  la
estructura–superestructura, y que lo importante se encuentra en el vínculo que se genera entre
éstos, y que la vinculación de estos se da mediante los intelectuales. 

En segundo lugar, que es un sistema social integrado sólo cuando se construye un sistema
hegemónico bajo la dirección de intelectuales. El tercer aspecto se refiere al estudio del quiebre
de  la  hegemonía  de la  clase  dirigente,  este  aspecto  es  el  más ligado a la  acción  política.
Gramsci creía que era necesario en Italia el quiebre del  «bloque industrial–agrario» por el
«bloque obrero–campesino».

Para Gramsci la violencia es ejercida por el Estado y sus instituciones coercitivas como las
fuerzas armadas, la educación, las leyes, entre otros. En tanto que el consenso es representado
en la esfera de la sociedad civil, y donde son de suma importancia los intelectuales. De esta
manera se generan los factores para establecer la hegemonía de una u otra fuerza en pugna.
Gramsci ve unidad entre la estructura económica y la superestructura política e ideológica.

El marxista italiano es uno de los primeros en observar la cuestión superestructural como un
elemento  importante  al  de  la  estructura  a  la  hora  de  comprender  el  funcionamiento  del
capitalismo. Por ello, Antonio Gramsci instalará el debate en los intelectuales como sujetos
necesariamente políticos para la revolución. La hegemonía para Gramsci es la primacía de la

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

24



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

sociedad civil  sobre la sociedad política. La sociedad civil para Gramsci es el conjunto de
organismos privados y que corresponden a la función de hegemonía que el grupo dominante
ejerce en toda la sociedad. 

Gramsci habla de tres aspectos complementarios de la hegemonía, primero, como ideología de
la clase dirigente (economía, ciencias, derecho, etc.), segundo, como concepción del mundo
difundida  en  todas  las  capas  sociales  (religión,  filosofía,  folclore,  etc.)  y  como dirección
ideológica de la sociedad (sistema escolar, medios de comunicación, etc.). Antonio Gramsci ve
en la hegemonía como una suerte de monopolio intelectual,  una atracción que sus propios
representantes suscitan entre otras capas de intelectuales. De esta manera, acaban por someter
como subordinados a los intelectuales de los demás grupos sociales. 

La primacía económica es  conditio sine qua non, pero para Gramsci no es suficiente para la
formación de un bloque ideológico. Para eso es necesario que la clase dirigente tenga una
verdadera política hacia los intelectuales. Por tanto, será necesario la implementación de un
programa  escolar  y  un  principio  educativo  transversal  desde  los  primeros  años  hasta  los
estudios universitarios, en donde se inculquen los preceptos básicos que lleguen a todos con el
fin de reforzar la hegemonía con la que se cuenta.

La clase  dominante  a  nivel  estructural  dirige a  la  sociedad,  también,  por  el  consenso que
obtiene gracias al control de la sociedad civil, control que se caracteriza por la difusión de su
concepción del mundo entre los grupos sociales a los cuales llega mediante los mecanismos
antes mencionados. Antonio Gramsci también aprecia otros ejemplos para la cuestión de la
hegemonía  como  pueden  ser  la  dictadura  o  la  dominación.  Hay  grupos  sociales  no
hegemónicos que dominan a la sociedad por la sola coerción, simplemente porque detentan el
control del Estado. 

Existen dos casos distintos, uno de ellos es el fascismo, el cual comenzó con un fuerte control
ideológico que va dejando de tener en el último tiempo. El otro caso es el de la Revolución
Rusa, la cual comienza sin ese fuerte control ideológico que luego irá adquiriendo. De acuerdo
a esto último se desprende la concepción de la dictadura del proletariado, a la cual entiende
como  dirección  ideológica  (hegemonía,  sociedad  civil)  sumado  a  la  dominación  político-
militar de la clase obrera (dirección obrera, sociedad política).

Antonio Gramsci no pierde de vista la relación existente entre la clase dirigente y las clases
subalternas, relación que pueden ser de tres tipos distintos, el primero sería en el cual las clases
subalternas juegan un rol decisivo para la victoria de la clase dominante (un claro ejemplo es la
Revolución  francesa),  el  segundo  es  el  denominado  transformismo,  en  donde  la  clase
dominante mantiene pasiva a las clases subalternas mediante la dominación y la cooptación de

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

25



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

sus  intelectuales.  El  tercer  tipo  es  el  de  la  dictadura  pura  y  simple,  mediante  el  control
coercitivo y violento de la sociedad.

Los intelectuales para Antonio Gramsci no son una clase en sí misma, sino que son grupos
ligados a las diferentes clases. Existen intelectuales de las clases dominantes e intelectuales de
las clases subordinadas. Pero dentro de los intelectuales podemos encontrar dos tipos distintos,
los «orgánicos» y los «tradicionales». Los intelectuales orgánicos son aquellos que se hicieron
a  medida  del  capitalismo  y  que  trabajan  por  y  para  el  mismo  sistema  de  producción
hegemónico.  Éstos  aparecen sobre  el  terreno a  exigencias  de  una  función necesaria  en  el
campo de la producción económica. 

Pero si la hegemonía llegase a cambiar, podrían pasar a ser nuevos intelectuales orgánicos que
sirvan a otros intereses. Pero también existen un tipo de intelectuales que siguen añorando el
pasado y las tradiciones anteriores de la sociedad, este tipo de intelectuales son denominados
tradicionales.

Antonio Gramsci sostiene que todo intelectual aislado de su clase social es «improductivo», y
que aquello a lo que puede arribar no serán más que a «pequeños caprichos individuales». El
vínculo con su clase social representa la actividad que desarrolla para volver homogénea y
hegemónica la clase. Así los intelectuales se convierten en las «células vivas» de la sociedad
civil (sistema escolar, Iglesia, etc.) y la sociedad política (encargados de la gestión del aparato
del Estado).

Por  lo  tanto,  Gramsci  ve  necesario  distinguir  entre  ideologías  orgánicas  e  ideologías
arbitrarias. En este sentido, las primeras tienen como fin último organizar a las masas para la
lucha, y las segundas no crean más que movimientos individuales e instalan polémicas dentro
de las ideologías orgánicas, lo cual sólo limita y obstruye las posibilidades reales de romper
con el sistema hegemónico. Según Antonio Gramsci, el Príncipe invocado por Maquiavelo no
puede ser un individuo real, concreto, sino un organismo y «este organismo está ya dado por el
desarrollo  histórico  y  es  el  partido  político:  la  primera  célula  en  la  cual  se  reasumen los
gérmenes de voluntad colectiva que tienden a volverse universales y totales».

Por tanto, el partido es el organizador de una reforma intelectual y moral, que concretamente se
manifiesta con un programa de reforma económica, volviéndose así «la base de un laicismo
moderno y de una completa laicización de toda la vida y de todas las relaciones de costumbre».
Para  que  un  partido  exista,  según  Gramsci,  y  se  vuelva  históricamente  necesario,  deben
contener tres elementos fundamentales:

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

26



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

«Un elemento difuso, de hombres comunes, medios, cuya participación sea ofrecida por
la disciplina y por la fidelidad, no por el espíritu creativo y altamente organizativo... ellos
son una fuerza en cuanto hay quien los centraliza, organiza, disciplina, pero en ausencia
de esta fuerza cohesiva se esparcirían y se anularían en un polvillo impotente...».

«El  elemento  cohesivo  principal...  dotado  de  fuerza  altamente  cohesiva,  centralizadora  y
disciplinadora y también, más bien tal  vez por esto, inventiva...  con solo este elemento no
formarían un partido, sin embargo, lo formarían más que el primer elemento considerado. Se
habla de capitanes sin ejército,  pero en realidad es más fácil  formar un ejército que a  los
capitanes». Y «Un elemento medio, que articule el primer con el segundo elemento, que los
meta en contacto, no sólo física, sino moral e intelectualmente...».

No voy a extenderme más en Antonio Gramsci que nos brinda toda una serie de elementos que
acompañan  y  complejizan  el  análisis  marxista  de  la  sociedad.  Pero  de  ninguna  manera
contraponiéndola  sino  complementándola,  munido  con  nuevas  herramientas  para  pensar  y
luchar contra un modo de producción. Por tanto, nada tiene que ver Gramsci con esta basura de
la nueva izquierda cultural. Antonio Gramsci no es el exponente de la nueva izquierda, el sardo
pertenece al marxismo político, al del partido político. En la nueva izquierda cultural no corre
el «intelectual orgánico» sino el «intelectual radical».

En 1930, Gramsci, escribió en los Cuadernos de la cárcel, una de sus frases más conocidas en
versión popular, aunque citada erróneamente: «El viejo mundo se muere. El nuevo tarda en
aparecer. Y en ese claroscuro surgen los monstruos». La frase correcta es: «La crisis consiste
precisamente en el hecho de que lo viejo muere y lo nuevo no puede nacer: en ese interregno
se verifican los fenómenos morbosos más variados». En Gramsci significa que las sociedades
pasan por periodos en los que lo viejo todavía no acaba de morir y lo nuevo aún no ha nacido
plenamente. 

Ese  supuesto  impasse  o  compás  de  espera,  Antonio  Gramsci  lo  analiza  desde  la  óptica
marxista, desde la quinta generación de izquierdas.  Pero lo que va a aparecer es el  nuevo
monstruo que Gramsci no pudo avizorar y lo mismo miles de intelectuales actuales. ¿Y por qué
no lo vieron? Por muchas razones. Porque su marxismo les impedía aceptar que el comunismo
había terminado y que no tenía nada más que decir en el mundo actual. Muchos marxistas
intentaron resucitar el comunismo, ese fue el intento estúpido de Santiago Armesilla Conde.

La nueva izquierda estaba en frente de sus narices y no la vieron, pero esa nueva izquierda no
tenía nada que ver con la lucha de clases, ni con la plusvalía, a nadie le importa esto salvo está
a unos pocos diletantes. Por tanto, todos aquellos que siguen adjudicando la actual izquierda a
Gramsci se equivocan, y que haya puesto su acento en lo cultural no significa un adiós al

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

27



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

marxismo tradicional, lo dicen porque no pueden entender lo que es la izquierda cultural de
nuestro tiempo, porque como diría Javier Milei: «no la ven» y entre ellos hay que incluirlo a él,
a Javier Milei,  que sigue calificando a la actual izquierda cultural de comunista, como los
millones de personas que repiten equivocadamente lo mismo.

El trabajo, la economía, las ciencias, las tecnologías, la cultura de masas del siglo pasado, son
tan pasado como el mismo Antonio Gramsci es pasado. Todos los cambios tecnológicos van
modificando la vida política, y con el fin del «proletariado» también surge una nueva izquierda
que pone el acento en otras cuestiones, que no tienen nada que ver con las izquierdas de cuarta,
quinta  y  sexta  generación,  es  decir,  según  la  excelente  clasificación  de  Gustavo  Bueno
Martínez, la socialdemocracia, el comunismo y el maoísmo.

En este mundo en marcha en que nos toca vivir se produce una nueva izquierda, la séptima, la
cultural marcusiana, y aunque en sus orígenes estaban indefinidas en las masas, no fue así en
Herbert  Marcuse que  estaba bien definido,  pero  esas  otras  izquierdas  ya  no  lo  están, ipso
facto dejaron de  ser  indefinidas,  y  ese  salto  se  produce  al  copar  las  organizaciones  y  los
partidos políticos que respondían a las viejas izquierdas. Las izquierdas marcusianas tomaron
el poder en Estados Unidos a través del Partido Demócrata, la izquierda estadounidense, en la
Argentina con el peronismo, PODEMOS en España a través del PSOE, y podemos seguir.

En los últimos dos siglos tanto los socialistas como los comunistas sostenían que el conflicto
entre los hombres se centraba en la lucha de clases, ese era el motor de la historia. El gran
problema se presenta cuando la «lucha de clases» queda obsoleta y ya nadie compra esa idea,
mejor  dicho,  solo  algunos  tontos  útiles.  En  una  sociedad  en  la  que  una  gran  proporción
pertenece o son económicamente de clase media, y los que no lo son, luchan para elevar su
nivel de vida, ya no hay sitio para la idea del proletariado. La nematología y la tecnología del
mundo político pasado está acabado, aunque haya rezagos anacrónicos de ese mundo, por lo
mismo conozco a muchos jacobinos que sobreviven a la Revolución francesa. 

George Sorel, renegaba y atacaba al sindicalismo, porque consideraba que estos luchaban para
mejorar el salario en vez de realizar una revolución, por eso los consideraba innecesarios e
inútiles. Los marxistas tradicionales sostenían que el fracaso del proletariado consistía en no
entender que su explotación por los capitalistas, se debía a su propia «falsa conciencia» en la
que habían sido adoctrinados, los obreros creían por esa falsa conciencia de que eran libres en
el capitalismo, y solo eran esclavos de un salario, no entendían que eran víctimas del sistema
social, de la propiedad privada de los medios de producción. 

¿Quiénes serán aquellos que nos liberen de las injusticias del capitalismo? ¿Los que ocupen el
lugar  de  los  explotados  y  marginados?  Mucho  antes  del  fin  del  socialismo  real,  muchos

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

28



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

intelectuales vieron que el marxismo político había fracasado, y para hablar desde un lugar
referencial  y  no  desde  el  vacío  como  acostumbran  hacer  los  intelectuales,  la  Escuela  de
Frankfurt no es un ejemplo cualquiera, es el principal ejemplo. Herbert Marcuse se muda a
Estados Unidos y va a poner en marcha la séptima generación de izquierdas, luego de una
crítica al marxismo tradicional. 

LA ESCUELA DE FRANKFURT, HERBERT MARCUSE Y LA NUEVA IZQUIERDA.
Lo siguiente responde a ideas expuestas en otros artículos, por tanto, lo siento por la repetición.
Serían los marxistas alemanes de la Escuela de Frankfurt, Adorno, W. Benjamin, Erich Fromm,
Max Horkheimer y Herbert Marcuse, los que superaron a Lukács y a Gramsci casando a Marx
con Freud, dando lugar a lo que llamamos el marxismo cultural. Pero un marxismo revisado
por su padre fundador Herbert Marcuse. No se puede negar que existe una izquierda actual,
que  algunos,  a  falta  de  capacidad  y  comprensión,  califican  erróneamente  como
socialdemócrata. Sin embargo, esta Nueva Izquierda es una mescla de izquierdas definidas e
indefinidas. 

Esas izquierdas que están bien explicadas por Gustavo Bueno Martínez,  como «izquierdas
indefinidas», es el lugar a donde fueron a parar las izquierdas definidas luego del derrumbe del
socialismo  real.  Se  mantuvieron  escondidas,  camufladas,  mimetizadas,  en  los  medios  de
comunicación,  en los  cuales  representan alrededor  del  75%, en las  ONGs,  es  la  ideología
woke, la ideología de género, los indigenistas, las pacifistas, multiculturalistas, etc.

Grupos  que  reivindican  rasgos  que  tienen  que  ver  con  el  animalismo,  el  feminismo,  con
variedades  y  preferencias  sexuales,  LGTBIQ+,  el  ecologismo,  etc.,  que  no  son  más  que
aspectos antropológicos culturales, pero no estrictamente políticos. Esas consideraciones son
puramente metafísicas y que suelen emplear en la política, son elementos extra políticos, que
se mueven en el espacio antropológico, como el mito de la naturaleza, la pachamama, la madre
tierra, y un largo etcétera.

Herbert Marcuse pertenece a la primera generación de la Escuela de Frankfurt junto a otros
intelectuales del movimiento como Erich Fromm, con quien se enemistó muy pronto y otros
representantes de esa escuela como Theodor Adorno y Walter Benjamin. Georg Lukács, al
centrarse  en  la  falsa  conciencia  o  alienación  del  proletariado,  abriría  un  nuevo campo de
estudio. Con estos autores, el marxismo se combinó con el psicoanálisis y dio un giro cultural.
Stuart  Jeffries,  afirmaba  que  el  enfoque  en  la  «reificación»  hizo  girar  al  marxismo  del
«optimismo agitador del Manifiesto comunista a la  resignación melancólica que se filtra a
través de la Escuela de Frankfurt».

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

29



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

El Instituto de Investigación Social se creó en Frankfurt (Alemania) para reflexionar sobre el
fracaso  de  la  revolución  comunista  en  Alemania  en  1918.  Pero  a  partir  de  1931,  con  la
dirección de Max Horkheimer, abandonaron el análisis del capitalismo exclusivamente como
un sistema económico para estudiar su superestructura.

El capitalismo era para ellos un sistema de dominación cultural, que oprime al proletariado de
maneras sutiles a través de la cultura de masas. Aquí surge una paradoja que los críticos de la
Escuela de Frankfurt recuerdan de la siguiente manera: «Estamos todos atrapados y alienados
excepto, claro, quienes nos avisan de que estamos todos atrapados y alienados». Marcuse, Max
Horkheimer,  Theodor  Adorno,  tienen  conciencia,  pueden  ver  la  opresión  cultural  y  su
obligación moral es avisar al mundo entero. 

Según las reflexiones de Herbert Marcuse el proletariado fue hallado deficiente como agente
revolucionario y  debía  ser  reemplazado por  teóricos  críticos.  Es  decir,  por  académicos,  la
Escuela de Frankfurt «en vez de politizar la academia, academizó la política», como dijo la
filósofa Gillian Rose. Karl Marx se veía como el profeta del advenimiento del socialismo.
Marx no fue una  especie  de  activista  que  buscaba organizar  una  revolución obrera,  Marx
enfatizó desde el principio que la revolución socialista vendría inevitablemente, no se tenía que
hacer nada para causarlo. 

Al hilo de Marx, Karl Kautsky, escribió: «Nuestra tarea no es organizar la revolución sino
organizarnos para la revolución; no es para hacer la revolución, sino para sacar partida de
ella». La ausencia de una sola revuelta obrera del tipo que predijo Marx, en cualquier parte del
mundo, fue una refutación plena y decisiva del marxismo «científico». La clase trabajadora no
estaba para rebelarse, Karl Marx no anticipó eso. Herbert Marcuse definió el problema de la
misma manera  que  Lenin:  si  la  clase  trabajadora  no  está  dispuesta  al  socialismo,  ¿dónde
encontrar un nuevo proletariado para lograrlo? Este solo enunciado indica el fin del marxismo.

El  filósofo  Herbert  Marcuse,  entendía  que  las  sociedades  capitalistas  avanzadas
tecnológicamente, adquirían un vínculo con el artículo de producción, y esto producía una falsa
concientización o inhibía al obrero de asumir el papel de vanguardia o sujeto revolucionario.
Al obrero en el capitalismo no le interesaba ser revolucionario ni comunista, por las prebendas
que el sistema y su esfuerzo personal le otorgaban.

Marcuse reemplazó al proletario (que no existía) y en su lugar entronizó a ese sector de la
sociedad que se sentía marginado, y es entonces, que la noción de victimización colectiva
adquiere un papel fundamental. Es decir, por ejemplo, hay que mantener a los afroamericanos
mentalmente como victimas perpetuas. Marcuse le otorgó al «intelectual radical» la tarea de

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

30



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

guiar a los marginados (explotados), y se buscaba culpar colectivamente a los blancos para que
asistieran al proceso revolucionario.

Herbert Marcuse confió la tarea al intelectual radical y no al «intelectual orgánico», ahí está la
diferencia  con Antonio Gramsci.  Herbert  Marcuse sabía que en los  países  industrializados
modernos como Estados Unidos no podían reunir los tipos de campesinos sin tierra, los restos
de una sociedad feudal atrasada, en los que Lenin confiaba. Había que buscar un sustituto al
proletariado.  Marcuse  sabía  que  contaba  con  los  artistas  e  intelectuales  trasnochados  que
odiaban  la  civilización  industrial,  en  parte,  porque  se  consideraban  superiores  a  los
empresarios y comerciantes.

Estos marginales eran la tropa natural para lo que Marcuse llamó el Gran Rechazo, es decir, el
repudio visceral de la sociedad de libre mercado. Pero estos bohemios estaban confinados a
pequeños sectores de la sociedad occidental. Se podría mencionar a la sección Schwabing, un
barrio de Münich, conocido por ser el barrio de los artistas, que, desde finales del siglo XIX,
concentró  a  una  gran  cantidad  de  pintores,  escritores,  músicos  y  personajes  bohemios  en
general, y que actualmente sigue siendo un barrio bohemio e importante centro cultural de la
ciudad que atrae a gran cantidad de viajeros.

También en la margen izquierda del rio Sena, París, donde está situado el Barrio Latino que
tiene como núcleo histórico a la Sorbona. En la década de 1960, y en particular en los sucesos
de mayo de 1968, este barrio fue uno de los centros neurálgicos de los diferentes movimientos
de protesta. El Greenwich Village en New York, también conocido como The Village, y que en
la actualidad es una gran área residencial en el lado oeste de Manhattan. The Village, famoso
por su bohemia y la cultura alternativa de la que ha sido escenario histórico. Fue un semillero
de nuevas ideas y movimientos de vanguardia, y que marcó el inicio del futuro movimiento
hippie de los años 1960.

Estos  jóvenes  eran  vagos,  malcriados,  un  remedo  de  la  humanidad,  que  vivían  de  la
prosperidad de la posguerra, y estaban alejados de los problemas del mundo real, metidos en
las  drogas,  el  libertinaje  sexual  y  su música.  ¿Esta  escoria  podría  ser  la  vanguardia  de la
revolución?  Para  Herbert  Marcuse  sí  lo  eran,  pero  «elevando  su  conciencia».  Estos
«estudiantes» ya estaban algo alienados de la sociedad. Vivían en esas comunas socialistas
llamadas Universidades. Marcuse vio en ellos la materia prima de la que se hace el socialismo
en una sociedad rica y exitosa. 

Marcuse confiaba en que estos profesores activistas podrían sensibilizar a toda una generación
de  estudiantes  para  que  pudieran  sentirse  subjetivamente  oprimidos  incluso  si  no  hubiera
fuerzas objetivas que los hicieran. Era un trabajo a largo plazo, pero afortunadamente para

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

31



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Herbert Marcuse los 60 fueron los años de la Guerra de Vietnam, y los estudiantes temían ser
reclutados,  entonces  existían  razones  egoístas  y  cobardes  para  oponerse  a  la  guerra.  La
cuestión era convertir esa cobarde actitud en una noble resistencia ética y de justicia global.

La  mala  conciencia  pasaba  a  ser  un  activismo  de  izquierdas.  La  nueva  clase  proletaria
trabajadora eran los «luchadores por la libertad» vietnamitas, Marcuse se atrevió a decirles a
los  estudiantes  izquierdistas  en  la  década  de  los  60  que  los  «luchadores  por  la  libertad»
vietnamitas no podrían tener éxito sin ellos. Los estudiantes eran para Marcuse el caballo de
Troya dentro del capitalismo. Juntos entre los de adentro y los de afuera lograrían el Gran
Rechazo. Este «gran rechazo» de Marcuse está lejos de la tradición marxista. Marcuse habla de
sectores sociales que no tienen nada en común con los procesos de producción, y tampoco con
la plusvalía.

En  la  búsqueda  de  la  nueva  clase  proletaria  sustituta,  Herbert  Marcuse,  además  de  los
estudiantes, encontró tres divisiones más para la lucha. El primero de ellos fue el movimiento
Black Power, que fue adjunto al movimiento de derechos civiles. Lo bueno de este grupo,
desde el punto de vista de Marcuse, es que no tendría que ser instruido en el arte del agravio,
los negros tenían quejas que databan de siglos atrás, había razones objetivas. Según este grupo,
los «negros» se convertirían en la clase trabajadora, los «blancos» en la clase capitalista. 

Por tanto, no vemos la lucha de clases, lo que vemos es la lucha de la raza, la lucha de los
sexos. Se afirma entonces que el racismo está presente de manera permanente en la sociedad,
que la gente de color estaba sometida a los privilegiados por su blancura. Lo mismo sucedía
con el  género y la orientación sexual, abiertas a todo abuso físico y psicológico, y que la
homofobia estaba al acecho como una fiera a la vuelta de la esquina en toda sociedad. Se
insiste en que la identidad y el sentido que asumimos cada uno de nosotros están ligado a tu
género,  raza y sexualidad. Y quien no acate esto se debe a su falsa conciencia y debe ser
reeducado, ya que fueron lavados sus cerebros por los intereses de los blancos, de hombres
heterosexuales. Las personas pueden estar oprimidas por ser una mujer, por ser negra, o por
ambas cosas,  o  puedes ser  negra,  mujer,  homosexual,  es decir,  una víctima de todas  estas
agresiones.

Aparecen muchas formas de discriminación, por tanto, surge la «interseccionalidad». Y cada
«intersección»  tiene  su  propio  significado,  experiencia,  discriminación,  opresión,  abuso  y
marginación. Una mujer blanca solo puede entender un poco de lo que está sufriendo esta
persona,  ya  que,  aunque  sea  una  mujer,  es  blanca  y  por  lo  mismo tiene  cierto  grado  de
«privilegio» al no ser una «persona de color».

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

32



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

En esta nueva izquierda cultural, todas las declaraciones de las ideas «de odio» u «ofensivas» o
«de tipo fascista» pueden ser censuradas para que no se oigan en diversos «espacios públicos».
Cualquier  persona  que  trate  de  pronunciar  palabras  e  ideas  prohibidas  puede  ser  atacada
físicamente  y  expulsada.  La  siniestra  corrección  política  pretende  cambiar  el  lenguaje  y
enseñar otra forma «correcta» de hablar para que seamos «inclusivos». ¿Pero cómo llegamos a
esto, a esta Nueva Izquierda?

La raza, entonces toma el lugar de la clase. Así es como obtenemos el afro-socialismo, y desde
aquí es un paso corto hacia el socialismo latino y cualquier otro tipo de socialismo étnico. El
otro  grupo que  tienen en cuenta  Marcuse,  fueron las  feministas  y  reconoció  que con una
conciencia efectiva también se les podría enseñar a verse a sí mismas como un proletariado
oprimido. Esto, requeriría otra transposición marxista: «las mujeres» ahora serían vistas como
la clase trabajadora y los «hombres» como la clase capitalista, la clase ahora se cambiaría a
género.

Herbert Marcuse, aunque no escribió específicamente sobre homosexuales o transgéneros, pero
era consciente de las formas exóticas y extravagantes del comportamiento sexual, y la lógica
del  socialismo  de  identidad  puede  extenderse  fácilmente  a  todos  estos  grupos.  Según  la
transposición  marxista  marcusiana,  los  gays  y  transgénero  se  convierten  en  el  nuevo
proletariado,  y  los  heterosexuales,  incluso  los  heterosexuales  negros  y  femeninos,  se
convierten en sus opresores.

En esto se encuentra las raíces de la «interseccionalidad». «(El) movimiento se vuelve radical»,
escribió Marcuse, «en la medida en que apunta, no solo a la igualdad dentro del trabajo y la
estructura de valores de la sociedad establecida… sino más bien a un cambio en la estructura
misma». El objetivo no era solo el patriarcado, era la familia monógama. Marcuse veía a la
familia heterosexual en sí misma como una expresión de la cultura burguesa, por lo que, en su
opinión, la abolición de la familia ayudaría a acelerar el advenimiento del socialismo.

Según estas izquierdas una forma de opresión es buena, pero dos son mejores y tres mucho
mejor. El verdadero ejemplo del socialismo de identidad es un hombre negro o marrón en
transición para ser una mujer con antecedentes del Tercer Mundo que está tratando de ingresar
ilegalmente a este país porque su país, supuestamente, ha sido borrado del mapa por el cambio
climático. Marcuse reconoció el movimiento ambiental emergente como una oportunidad para
restringir y regular el capitalismo. El objetivo, era «conducir la ecología hasta el punto en que
ya  no  se  pueda  contener  dentro  del  marco  capitalista»,  aunque  reconoció  que  «significa
extender primero el impulso dentro del marco capitalista».

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

33



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Herbert  Marcuse también acudió a Sigmund Freud para abogar  por  la liberación del  eros.
Freud dijo que el hombre primitivo se dedicaba decididamente al «principio del placer», pero a
medida que avanza la civilización, el principio del placer debe subordinarse a lo que Freud
denominó  «el  principio  de  la  realidad».  Es  decir,  la  civilización  es  el  producto  de  la
subordinación del instinto a la razón. La represión, según Freud, es el precio necesario que
debemos  pagar  por  la  civilización.  Herbert  Marcuse  dijo  que,  en  algún  momento,  la
civilización llega a un punto en el que los humanos pueden ir hacia otro lado. Pueden liberar
los  instintos  muy naturales  que  han sido  reprimidos durante  tanto  tiempo y  subordinar  el
principio de realidad al principio de placer.

A esta nueva liberación, Herbert Marcuse, denominó «sexualidad polimorfa» y la «reactivación
de todas las zonas erotógenas». Estamos frente a ese panorama de extrañas preocupaciones
actuales desde la bisexualidad hasta la transexualidad y más allá. Marcuse sabía que movilizar
a  todos  estos  grupos,  los  negros,  los  estudiantes,  los  ambientalistas,  las  feministas,  los
homosexuales, etc., llevaría tiempo y requeriría una gran conciencia o reeducación. Pero veía
que la Universidad era el lugar adecuado para realizar este proyecto, y dedicó su vida a formar
a una generación de activistas de izquierdas. 

Marcuse también creía, que la universidad podría producir un nuevo tipo de cultura, y esa
cultura se haría metástasis en toda la sociedad para infectar los medios de comunicación, el
cine, incluyendo el estilo de vida de la clase capitalista. La toma de posesión de la Universidad
como herramienta de adoctrinamiento socialista, no tuvo éxito durante su vida, pero si después.
Es  idea  de  Herbert  Marcuse  la  llamada  «tolerancia  represiva»,  un  círculo  cuadrado,  que
promueve la supresión de toda libre expresión cuyas ideas-conceptos, que choque con todo
planteamiento izquierdista. 

Lo  que  empezó  como  un  choque  cultural  se  fue  transformando  en  lo  que  estaba
predeterminado, es decir, en un enfrentamiento político. Con la  «cultura de la cancelación»
estaban «expulsando a la gente de sus trabajos, avergonzando a los disidentes y exigiendo la
sumisión total de cualquiera que no esté de acuerdo». La «tolerancia represiva» justificaba la
censura de los discursos etiquetados como  «discriminatorios u ofensivos», predefiniendo el
lenguaje.  Así,  excluyen y cancelan a  aquellos  cuyas opiniones son catalogadas  por  grupos
progresistas como inaceptables en la nueva hegemonía cultural. 

Este pensamiento sigue influyendo en la política y la cultura. La «tolerancia represiva» es el
mecanismo para restringir discursos considerados peligrosos y justificar la censura en nombre
de la justicia social. Los movimientos progresistas asumen el papel de árbitros ideológicos y
deciden  qué  ideas  pueden  ser  expresadas  y  cuáles  deben  ser  eliminadas.  La  «tolerancia

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

34



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

positiva» es  el  argumento  utilizado  para  restringir  la  libertad  de  expresión,  invocando  la
protección de grupos vulnerables mientras que se silencian las opiniones disidentes.

La «corrección política» y las manifestaciones contra el «lenguaje de odio» son una muestra de
ello. Bajo este concepto intolerante las turbas socialistas destruyeron hace unos años todo a su
paso en las ciudades estadounidenses.  También ponen en la  mira de su fusil  a los que no
aceptan su discurso ecologista y los ponen entre aquellos que perpetúan la explotación del
medio ambiente y la opresión social. De esta manera, la resistencia ecológica se convierte en el
eje para la transformación radical de la sociedad.

Esta Nueva Izquierda lleva dentro de sí, la ideología Woke, no generación woke, porque lo
woke  lo  asumen  personas  de  distintas  generaciones.  Esta  ideología  es  izquierdista  (un
izquierdismo revisado y actualizado) y dentro de esta corriente conviven la tercera generación
de izquierdas, el anarquismo (Antifa en Estados Unidos) y grupos afines que tienen diferentes
denominaciones en Iberoamérica. También la cuarta, quinta y sexta generación de izquierdas.

Esta nueva izquierda ha sumado a su trinchera a gran parte del sector empresarial, a los Big-
Tech, a los medios de comunicación en casi su totalidad, al partido Demócrata y que ahora
hipócritamente tratan de culpar de sus malos resultados electorales a los woke. Pero acabamos
de ver con sorpresa como estos mismos grandes capitostes de las empresas y los Big-Tech se
arrodillan ante Donald Trump.

Los  woke  están  obsesionados  con  las  palabras,  que  para  ellos  son  armas,  es  decir,  son
instrumentos creados por un grupo para mantener su dominio. De ahí, tenemos el «wokeism»
de género, muy fuerte en países de Iberoamérica y en España. No aceptan el uso del masculino
para designar el plural como, niños y niñas, sino niñes. Eso sería una episteme creada por el
«heteropatriarcado».

Numerosos colegios de Estados Unidos pusieron en práctica los llamados «grupos de afinidad
racial». Es decir, la separación a los niños por razas: los blancos con los blancos y los de color
con los de color, con la idea de «empoderarlos» y «desarrollar su identidad» para que puedan
enfrentarse a una vida plagada de opresiones. Así, a los niños blancos se les enseña a vigilar su
racismo, mientras que, a los niños de color, a vigilar el racismo de los niños blancos. 

Si supuestamente la división racial pudiese explicar todos los conflictos y problemas en la
sociedad  estadounidense,  esto  no  significa  que  lo  podría  hacer  con  países  que  son  más
homogéneos como Islandia y Japón. Un intento de ese tipo resultó en un papelón vergonzoso
en 2019, cuando Nikole Hannah-Jones, la autora del  Proyecto de 1619 consideró la cuestión
del Holocausto. 

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

35



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

La Teoría Critica de la Raza (TCR) quiere presentarse como una continuación de las luchas por
derechos civiles de los años 1950 y 1960, lo cual es una mentira. Al sostener que los blancos
como los negros son razas incompatibles, la TCR tiene más de común con Adolf Hitler que con
Martin Luther King. La (TCR) es una pseudociencia racial emparentada con el «darwinismo
social», de fines del siglo XIX. Luther King no quería abolir el capitalismo, sino que los suyos
no sean marginados del sistema (Veisaga, R, 2022). 

Estos izquierdistas dicen: «Si eres blanco y solo sales con gente blanca, eres un racista. Pero si
eres blanco y sales con una persona negra, estás, aunque sea interiormente, exotizándola como
un “otro”». «Los negros no pueden ser hechos responsables de todo lo que hace cualquier
persona negra.  Pero  todos  los  blancos  deben  de  reconocer  su  complicidad  personal  en  la
perfidia de la historia de la “blancura”».

Es decir, para los socialistas de identidad y para la izquierda en general, los negros y latinos
están dentro, los blancos están fuera. Las mujeres están dentro, los hombres están fuera. Los
gays,  bisexuales,  transexuales,  junto  con  otros  tipos  más  exóticos,  están  dentro,  los
heterosexuales  están  fuera.  Los  ilegales  están  dentro,  los  ciudadanos  nativos  están  fuera.
Debemos decir que, para la izquierda, no es simplemente incluir sino también excluir, alejar a
sus oponentes de su lugar propio.

Estos  salvadores  de  la  humanidad,  insisten  que  esto  debe  aplicarse  a  todas  las  relaciones
personales, como matrimonios, amistades, conexiones familiares, amigos, esposos, amantes,
colegas, para luchar contra su «racismo inconsciente». Pero esto no se queda aquí, en Estudios
críticos de la blancura, editada por Richard Delgado, presenta una entrevista con Noel Ignatiev,
coeditor de una revista titulada Traidor racial. Ignatiev, un ex estalinista y ex participante de
Estudiantes por una Sociedad Democrática, afirma: «Nosotros creemos que mientras la raza
blanca exista, todos los movimientos contra lo que se llama ‘racismo’ van a fallar. Por eso,
nuestro objetivo es abolir la raza blanca». Un dato más que ilustra como las universidades en
Estados Unidos se han convertido en bunkers de las izquierdas, en 2014 había seis profesores
de izquierdas por cada profesor conservador en los campus de Estados Unidos,  hoy se ha
triplicado ese número. Muchos de esos jóvenes idealistas que participan de estos grupos, que
atacan a la sociedad, son beneficiarios de una sociedad rica y generosa que jamás se haya visto.
 
El desprecio por el propio país comenzó en la escuela, así empezaron a hablar de actitudes
racistas, sexistas, colonialistas y explotadoras, asumiendo actitudes que fueron reforzadas en la
universidad.  Universidades  que  desde  el  siglo  pasado  se  convirtieron  en  trincheras  del
izquierdismo cultural.  El movimiento Antifa,  es un movimiento anarquista,  un movimiento
autodenominado antifascista que declararon oponerse a todas las formas de racismo y sexismo

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

36



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

y a  las políticas del entonces gobierno de Trump contra  la  inmigración y los musulmanes
(Lapaglia, L., 2024). 

Con un fuerte discurso anticapitalista, sus tácticas están relacionadas con el anarquismo, la
tercera generación de izquierdas. Antifa no reniega para nada sobre el uso de la violencia como
un método válido de protesta en las calles, incluyendo la destrucción de propiedad privada y la
violencia física contra sus oponentes. Lo mismo con Black Lives Matter. 

Marcuse influyó en toda una generación de jóvenes radicales, desde el cofundador de Weather
Underground, Bill Ayers, el amigo de Obama, el activista de Yippie (Youth International Party,
«Yippies»). La ventaja de Marcuse sobre todos los intelectuales nombrados en el universo de la
nueva  izquierda,  no  es  por  sus  libros  ¿me  podrían  decir  cuántos  libros  vendió  Marcuse?
Marcuse no estaba viviendo en una sociedad de redes sociales o de internet. La ventaja está en
que  Marcuse  tenía  calle,  estaba  con  la  gente  y  formó  los  nuevos  profesores  de  las
universidades e institutos.

Las  obras  más  conocidas  de  Herbert  Marcuse  son: «Razón  y revolución», «El  hombre
unidimensional», «La sociedad industrial y el marxismo», «Ética de la revolución» y «Cultura
y sociedad»,  para  mencionar  algunas.  Pero  en  una  colección  de  cuatro  conferencias
titulada: «La sociedad carnívora»,  está  resumido todo el  pensamiento de Marcuse.  Herbert
Marcuse,  agregaría  para  concluir:  «La  idea  tradicional  de  la  revolución  y  la  estrategia
tradicional  de  la  revolución  ha  terminado…  Uno  puede  hablar  legítimamente  de  una
revolución cultural».

Dice la filósofa woke Susan Neiman: 

«¿Es posible definir lo woke? Arranca con la preocupación de las personas marginadas y
termina reduciendo a cada una de ellas al  prisma de su marginalización.  La idea de
interseccionalidad  podría  haber  enfatizado  las  formas  en  las  que  todos  nosotros
poseemos  más  de  una  identidad.  En  cambio,  se  centró  en  aquellas  partes  de  esas
identidades que están más marginadas y en multiplicarlas, dando lugar a un panorama
traumático. Lo woke resalta de qué manera se les ha negado la justicia a determinados
grupos, y su intención es rectificar y reparar ese daño. Bajo el foco de las desigualdades
de poder, el concepto de justicia a menudo queda relegado a un segundo plano. Lo woke
exige que las naciones y los pueblos se enfrenten a sus historias criminales.  En este
proceso con frecuencia se concluye que toda la historia es criminal».

Dice  Susan  Neiman  que  la  gran  ventaja  estratégica  del  movimiento  woke (el  carácter
fraccionario pero articulado de sus múltiples causas) será la razón de su desmoronamiento.

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

37



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Nadie vea en esto una paradoja. Semejante inversión es normal en los cambios de paradigma.
Lo que ayer fue virtud hoy es vicio, el activo te los encuentras en el pasivo, lo que permitía
superar a los competidores pasa a ser un lastre fatal. Lo woke es una moda dañina y perversa y
como toda moda pasará, y es posible que sea reemplazada por otra nueva aberración.

Pero lo woke no va a caer, como dicen algunos descolgados, porque Milei lo hirió de muerte.
Caerán o permanecerán testimonialmente en nuestro mundo político, porque la nueva izquierda
cultural en la que está inserta lo woke no tiene vocación política imperial. El mundo, la política
internacional,  la  historia  no  tiene  que  ver  con  el  «localismo»,  con  lo  «tribal»  ni  con  el
individuo. El motor que mueve el mundo tiene que ver con el enfrentamiento constante entre
imperios. Y en esa disputa imperial, en la actual traslatio imperii no figura la nueva izquierda
cultural, y no tiene la importancia ni el armamento nuclear como tenía la URSS.

La  nueva  izquierda  cultural,  la  séptima,  no  pretende  ni  puede  ser  un  partido  político
homogéneo debido a la diversidad de grupos y su enfrentamiento entre ellos. Usa a los partidos
o movimientos políticos que tienen afinidad con ellos, básicamente con todos aquellos que
sean  estatistas,  por  tanto,  de  izquierdas,  para  llegar  al  poder.  De  los  tres  imperios  de  la
actualidad, Estados Unidos y China en primer lugar, en Estados Unidos el ascenso al poder de
Donald Trump es su muerte política, en la China de Xi Jinping directamente no existen. En
Rusia, que es un imperio de segundo orden o subordinado a China, tampoco (Veisaga, R.,
2024).

En Estados Unidos, las universidades, las redes sociales, el cine, la publicidad, la moda, etc.,
operaban como correas de transmisión de lo  woke. Pero la realidad del dinero a puesto las
cosas en su lugar. Para Susan Neiman, la filosofía es un arte marcial. Su aguda defensa de que
woke no significa izquierda, porque esta última es universalista mientras que lo woke es simple
tribalismo revestido de progresismo, estas afirmaciones han llevado a un lógico debate.

Susan Neiman, con su ensayo recientemente publicado cuyo título es: «Izquierda no es woke»
trata de cubrir la retirada. La filosofa woke dice que lo woke no es de izquierdas, mas bien
sería  de  derecha.  Porque  la  derecha  tomó  ventajas  y  se  aprovechó  de  la  dulzura  de  las
izquierdas  y  de  su  preocupación  por  los  pobres  y  oprimidos  para  que  le  rotulen
despectivamente.

Para la nueva izquierda cultural el poder político lo es todo, ella es la garante de la imposición
de sus delirios ¡O Cesar o nada! Lo querían todo y se quedaron sin nada, para el wokismo lo
importante es la voluntad del individuo que se autopercibe o se autoconstruye. ¡Qué más da!
En  su  mundo  no  importa  la  razón  y  el  orden,  todo  se  reduce  a  los  caprichos  de  su
irracionalidad. El wokismo quiere que el Estado se ponga a su servicio.

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

38



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

El fenómeno woke no debe desligarse del progresismo y de los partidos políticos de izquierda
que utilizaron esa ideología para mantenerse en el poder, ya que su discurso izquierdista había
quedado desfasado y sus argumentos anacrónicos ya no eran válidos. Las izquierdas del pasado
estaban liquidadas y por lo mismo toman o asumen las de la nueva izquierda cultural, al fin y
al cabo, surgen del mismo tronco.

El marxismo quiso interpretar y transformar el mundo basado en fantasmagorías insertas en
palabras y solamente palabras,  o en conceptos teóricos despreciando a la realidad,  pero el
sicoanálisis freudiano interpreta el mundo basado en la realidad humana pura y dura, y la llave
de esa interpretación es la pulsión salvaje primaria y/o la libido, esa es la clave de la obra de
algunos de los ex marxistas alemanes de la Escuela de Frankfurt: Herbert Marcuse y Erich
Fromm de donde también se nutre Jürgen Habermas.

Que estas ideologías o ideas hayan tenido un éxito enorme, no tiene nada que ver con la verdad
o con la potencia de su doctrina. Decía Gustavo Bueno Martínez, que el aristotelismo llegue a
triunfar  no  tiene  nada  que  ver  con  la  verdad  de  su  doctrina,  sino  que  tiene  que  ver  con
cuestiones coyunturales, políticas, etc.

Cuando Antonio Gramsci estaba vivo no había caído aun el marxismo, eso lo vivió Marcuse.
Cuando Gramsci  se  moría,  Herbert  Marcuse  estaba  escribiendo y  caminando las  calles,  y
estaba adoctrinando. Antonio Gramsci peleaba por un marxismo materialista y Marcuse por un
marxismo  (para  ser  benévolos)  post-materialista,  se  marchaba  de  la  lucha  de  clases  al
activismo identitario. El italiano era del marxismo de opresores y oprimidos, del Partido como
guía del proletariado, el Partido era el nuevo Principe de Maquiavelo, pero no del sexo, del
género, ni del indigenismo, era del intelectual orgánico no del intelectual radical.

No hay que olvidarse del esperantista George Soros, el especulador financiero que se convierte
en el  profeta  de la  sociedad abierta  y del  fin de las fronteras.  La cultura woke se vuelve
dominante en Occidente, esta ideología que sostiene los antivalores se impone entonces con
artificios del lenguaje, superación de la normalidad hombre-mujer, la destrucción de la familia
tradicional,  la  reivindicación de  la  transexualidad,  la  abolición  de  las  fronteras  políticas  y
morales, el imperio del feminismo supremacista, cuotas de género, el aborto y la educación de
los niños para romper desde la infancia las identidades.

Una idea que propuso la actual presidente de México, Claudia Sheinbaum, cuando era jefa de
Gobierno de la ciudad de México, con el decreto que firmó autorizando que los niños vayan
vestidos como niñas a la escuela. Los políticos creían y aun creen en la mayoría de los casos
que tienen la obligación de complacer lo woke. Ya sea desde la ONU al más provinciano de los
políticos, los nuevos dogmas se volvieron imperativos en Occidente.

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

39



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Conclusión: el wokismo no es marxista, pero es de izquierda, pero no de cualquier izquierda,
es de la séptima generación de izquierdas.  Quienes no lo entienden o lo niegan es porque
carecen de una teoría de las izquierdas (y la derecha) política. Le guste o no, a quienes no la
ven, incluida Susan Neiman.

BIBLIOGRAFÍA CITADA.

Bueno, G. (2003). El mito de la izquierda. Barcelona: Ediciones B.

Lapaglia, L. (2024).  Estados Unidos no es un país racista. «Reseña» a Pozo Fajarnés, J. L.
(2023).  ¿Es Estados Unidos un país racista? Amazon Digital Services, 260 páginas. Revista
Metábasis, Nº 19, pp. 77-96.

Veisaga, R. (2022). La actualidad de las izquierdas políticas y la derecha. Revista Metábasis,
Nº 13, pp. 61-90.

Veisaga, R. (2024). James David Vance. La continuidad del trumpismo. Revista Eutaxia. 

Recibido: 23 de Agosto de 2025.
Aceptado: 24 de Agosto de 2025.
Evaluado: 05 de Noviembre de 2025.
Aprobado: 15 de Noviembre de 2025.

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 17-40

40

https://revistametabasis.com/la-actualidad-de-las-izquierdas-politicas-y-la-derecha/

