
 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

ARTÍCULOS

Del pensamiento dogmático al pensamiento crítico: Tratado
contra el método de Paul Feyerabend

Andrés Robert Espíritu Avila 

(Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 

Lima, Perú)

Resumen: El presente ensayo explora el texto de Paul Feyerabend: Tratado contra el Método
(TCM), para analizar el aporte que hace al desarrollo del pensamiento crítico en las ciencias,
ya que consideramos que somete a crítica el método científico, poniendo en tela juicio que sea
la única forma válida de poder hacer ciencias. En el presente texto presentamos lo que hemos
considerado como pensamiento crítico para analizar el texto TCM de Feyerabend, y es en base
a esas premisas, tratamos algunos tópicos, como el tema ¿Todo vale?, las implicancias que
tiene para la práctica de la investigación científica, así como en el campo de la educación. 

Palabras clave: Paul Feyerabend, Método, Ciencia, Filosofía de la Ciencia, Educación.

Abstract: This essay explores Paul Feyerabend's text: Treatise Against the Method (TCM), to
analyze the contribution it makes to the development of critical thinking in the sciences, since
we consider that it subjects the scientific method to criticism, questioning whether it is the only
valid way to be able to do science. In this text we present what we have considered as critical
thinking to analyze Feyerabend's TCM text, and it is based on these premises, we deal with
some topics,  such as  the topic Anything goes?,  the implications  it  has for  the practice of
scientific research, as well as in the field of education.

Keywords: Paul Feyerabend, Method, Science, Philosophy of Science, Education.

1. ¿QUÉ ES PENSAR CRÍTICAMENTE?
El marco teórico para poder abordar el  Tratado contra el método de Paul Feyerabend es el
pensamiento crítico, pero ¿Que entendemos por esa forma de pensar? Lo que entendemos es a

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 57-70

57



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

partir de las reflexiones sobre pensamiento crítico que hemos tenido en el trascurso de la vida,
y de la formación filosófica en la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, con diversas
lecturas  en  todos  los  grados  académicos,  y  de  la  capacitación  que  hemos  tenido  sobre
Pensamiento Crítico en la Pontifica Universidad Católica del Perú, con el Dr. Daniel Sabe, este
presente año. 

Consideramos que para pensar críticamente es estar informado sobre una diversidad de temas y
formado filosóficamente para discutir y confrontar con argumentos sobre una diversidad de
temas polémicos, como es el caso que estamos abordando sobre la ciencia y su método en el
texto de Feyerabend: Tratado contra el Método.

Pensar  críticamente  es  comprender  que  sobre  cualquier  tema  podemos  problematizarlo,  y
considerar varios escenarios posibles para tratarlo, ya que no hay solo un camino a seguir,
como lo  pretenden en  forma dogmática  algunos  científicos  de  tendencia  neopositivistas  o
falsacionistas; estos diversos escenarios nos permiten tener en cuenta un abanico de formas de
poder investigar. Mientras más diversa es la mirada sobre la investigación es mucho mejor
dado que se abre un panorama amplio para nuevas formas de abordar un problema.   

Pensar críticamente es tener  una actitud de duda sobre el  método científico como lo hace
Feyerabend en Tratado contra el Método, especialmente cuando se considera que el método
científico general es único e inamovible como lo piensan  muchos miembros de la comunidad
científica, aunque la duda no en el sentido de un escepticismo radical, sino en un sentido de
resultados que sean efectivos para resolver problemas. 

Pensar críticamente es estar informado desde diversas fuentes, que han pasado por evaluación
rigurosa de conocedores sobre el tema, y a pesar de eso seguir atento a lo que se informa en
esas fuentes, siempre estar en esa actitud evaluativa; analizarlo desde diversos ángulos como el
ámbito económico, social, cultural, político, etc., de forma integral. Y de todos estos ámbitos
buscar  el  problema  central  y  los  problemas  secundarios,  o  los  problemas  generales  y  los
problemas  particulares  para  poder  abordarlos  concienzudamente,  eso  no  significa  que  los
problemas van a ser resueltos de forma definitiva, sino que es posible que aparezcan nuevas
contradicciones, y se tendrá más claridad para poder abordarlos nuevamente. 

Pensar  críticamente  es  estar  atento  frente  a  las  diversas  formas  de  argumentos,  sean
paralogismos o sofismas, deductivos o inductivos, válidos o inválidos; argumentos que nos
buscan manipular, o que desviemos la atención hacia algo que no es importante. Es  tomar
consciencia de la educación que se ha tenido, de acuerdo al contexto en la que se ha vivido; por
ejemplo, en el Perú, la educación pública se ha caracterizado por su verticalidad, autoritarismo,
y dejadez.

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 57-70

58



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Pensar críticamente es tomar consciencia que tenemos prejuicios que se han instalado en el
inconsciente, sean a individuos o a grupos, en este último caso son estereotipos; los prejuicios
pueden ser negativos o positivos; los prejuicios negativos nos paralizan, hacen que seamos
evitativos. Pensar críticamente es tomar consciencia de nuestra percepción de la realidad en sus
diversas manifestaciones, que realmente interpretamos los hechos, y que no hay hechos por si
mismos, no hay hechos desnudos; cuando decimos que «vemos» algo, deberíamos decir que es
nuestra  percepción  o  interpretación  de  la  realidad,  a  partir  de  experiencias,  ideas,
pensamientos, lecturas, que hemos obtenido a lo largo de nuestra vida. 

Pensar críticamente es tener en cuenta que hay una opinión pública, una mayoría que domina o
buscar dominar lo que es verdadero o falso; aquello también lo hay en las ciencias, en la
comunidad científica, algo de la mayoría de los que trabajan en ciencia desean, por algún
interés  económico,  religioso,  político,  cultural,  que  se  mantenga  en  forma  hegemónica,
impulsado por élites de esa mayoría. 

Pensar críticamente no es estar en un combate de discutir todo el tiempo, esperando que haya
un ganador; sino en tener una actitud, en la que exista la posibilidad de cambiar de opinión y
asumir en forma humilde que se pueda estar equivocado, y aceptar que otros pueden tener
buenas razones, para cambiar mi opinión sobre un tema determinado.

2. ¿QUIÉN ES PAUL FEYERABEND? 
Paul Karl  Feyerabend nació el  13 de enero de 1924 en Viena,  Austria. Hijo único de una
familia de clase media, su padre era funcionario público y su madre costurera. Durante su
juventud, Feyerabend mostró interés por diversas disciplinas, incluyendo el teatro y la historia,
es  quizás  por  ello  su  amplitud  de  miradas  para  tratar  el  tema de  los  fundamentos  de  las
ciencias.  Inicialmente, estudió teatro en Weimar y Viena, pero posteriormente se inclinó hacia
las ciencias naturales, realizando estudios de física y astronomía, y finalmente doctorándose en
Física. 

Durante la Segunda Guerra Mundial, Feyerabend fue reclutado por el ejército alemán y sirvió
en el Frente Oriental. Fue herido de gravedad, lo que le dejó secuelas físicas permanentes.
Después de la guerra, Feyerabend retomó sus estudios y comenzó a interesarse por la filosofía
de la  ciencia.  En 1958,  se  trasladó a  Estados Unidos y se  incorporó como profesor  en la
Universidad de California en Berkeley, donde enseñó durante más de tres décadas. 

Feyerabend es conocido por su última etapa intelectual, ya que en sus inicios era un acérrimo
seguidor de Karl Popper, que luego cuestiono para convertirse en anarquista epistemológico;
una postura que rechaza la existencia de un método científico universal, dogmático y cerrado,
y aboga por la pluralidad de enfoques en la investigación científica. En su obra más destacada,

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 57-70

59



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Tratado contra el método (1975), argumenta que la ciencia no «progresa» siguiendo reglas
fijas, sino mediante la diversidad metodológica y la flexibilidad, aquello está demostrado en
una lectura atenta de la Historia de las Ciencias. Esta perspectiva desafía las concepciones
tradicionales de la ciencia y ha generado debates significativos en la filosofía contemporánea.

A  lo  largo  de  su  carrera,  Feyerabend  mantuvo  relaciones  profesionales  y  personales  con
destacados filósofos y científicos. Su amistad con Imre Lakatos es particularmente notable;
ambos  planearon  escribir  una  obra  conjunta  en  la  que  Lakatos  defendería  una  visión
racionalista  de  la  ciencia  y  Feyerabend  la  atacaría  con  argumentos  desde  su  perspectiva
anarquista. Sin embargo, este proyecto no se concretó debido a la muerte repentina de Lakatos
en 1974. Es más, el texto: Tratado contra el método es la argumentación de Feyerabend frente
a la epistemología de Lakatos, como se menciona en la dedicatoria. 

La filosofía de Feyerabend ha tenido un impacto positivo en la epistemología y la metodología
científica. Su rechazo al dogmatismo metodológico y su defensa de la diversidad en la práctica
científica han influido en debates sobre la naturaleza de la ciencia y su papel en la sociedad.
Aunque sus ideas han sido objeto de controversia, su contribución al cuestionamiento de las
certezas establecidas y al fomento del pensamiento crítico es ampliamente reconocida. Sobre
este  último  punto  es  importante  destacar  dado  que,  gracias  a  su  trabajo  intelectual  de
problematizador sobre la metodología en las ciencias, ha permitido apertura al debate sobre la
metodología de la investigación científica, y el contexto en las que se encuentra el hombre que
hace ciencia. 

En sus últimos años, Feyerabend continuó enseñando y escribiendo, dividiendo su tiempo entre
Estados Unidos y Europa. En 1993, se le diagnosticó un tumor cerebral inoperable, lo que lo
llevó a retirarse de la vida académica. Falleció el 11 de febrero de 1994 en Suiza, a la edad de
70 años. Su legado perdura en la continua discusión y reevaluación de las bases metodológicas
de la ciencia.

3. ¿QUÉ ES EL PENSAMIENTO DOGMÁTICO EN LAS CIENCIAS? 
El  pensamiento  dogmático  se  caracteriza  por  la  aceptación  acrítica  de  principios  y
metodologías, lo que limita la capacidad de cuestionamiento y adaptación. En la ciencia, esto
puede  manifestarse  como  una  adhesión  rígida  a  métodos  establecidos,  impidiendo  la
exploración de nuevas ideas y enfoques. Feyerabend critica esta rigidez, argumentando que la
ciencia ha progresado precisamente cuando ha desafiado las normas establecidas. Estas ideas
mencionadas son punto de partida para problematizar sobre las ciencias, realmente podemos
decir: ¿Hay progreso en las ciencias? Es innegable que las ciencias nos han dado productos
realmente fascinantes como la Laptop que usamos para hacer el presente artículo, pero ¿Hay
un solo camino en las ciencias? Y como lo podemos comparar con otras formas de hacer

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 57-70

60



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

«ciencia» e «investigación» de una diversidad de culturas antiguas como la de los Egipcios,
Mesopotámicos,  Chinos,  Indios,  Japoneses,  Incas,  Mayas,  Aztecas,  etc.,  que  elaboraron
productos tan eficientes, como es el caso de la arquitectura Inca, que se muestra en Machu
Picchu,  Ollantaytambo,  la  fortaleza  de  Sacsayhuamán,  un  alto  desarrollo  tecnológico,  que
implica haber usado una diversidad de conocimiento teóricos a partir de observaciones, y de
ensayo y error. 

Pensar que solo hay una sola forma de hacer ciencia, de elaborar teorías científicas sobre el
universo, la naturaleza y la sociedad, como lo hicieron los griegos; es duramente cuestionable
desde la  práctica de la  diversidad de culturas que se han desarrollado en la  historia  de la
humanidad. Historia que nos invita a plantearnos que hay una pluralidad de hacer ciencias y
tecnologías. 

4. LA CRÍTICA DE FEYERABEND AL MÉTODO CIENTÍFICO.
En  Tratado contra  el  Método,  Feyerabend  argumenta  que  no  existe  un  método  científico
universal que garantice el progreso del conocimiento. Sostiene que la imposición de un método
único es contraproducente y que la diversidad metodológica ha sido clave en el  desarrollo
científico, por lo tanto, no hay una sola forma de entender la realidad, como una coincidencia
entre  lo  que  observamos con los  hechos del  mundo,  y  por  lo  tanto,  un  solo criterio  para
comprobar  lo  real;  sino que hay diversas  perspectivas  e  interpretaciones,  por  lo  tanto hay
diversas formas de abordar los hechos del mundo.  Esta perspectiva desafía las concepciones
positivistas  como  la  de  Rudolf  Carnap,  quien  asume  una  concepción  ontológica  y
gnoseológicamente realista al considerar: 

Las observaciones que hacemos en la vida cotidiana y las observaciones más sistemáticas
de la ciencia revelan ciertas repeticiones o regularidades del mundo. El día sigue siempre
a la noche, las estaciones se repiten en el mismo orden, el fuego siempre es caliente, los
objetos caen cuando los soltamos, etc. Las leyes de la ciencia son solamente enunciados
que expresan estas regularidades de la manera más precisa posible (Carnap, R., 1969, p.
13) 

Considera que hay isomorfismo entre lo que afirmamos del mundo con los hechos mismos,
esta considerando que el criterio para determinar que es verdad, es lo que se puede verificar
empíricamente.  Otra  forma  de  entender  la  realidad  y  como  abordarla  científicamente  lo
encontramos en la teoría racionalistas crítica de Karl Popper:

La tesis de que podemos aprender de nuestros errores. En ellos se expone una teoría
acerca del conocimiento y de su desarrollo. Es una teoría de la razón que asigna a los
argumentos racionales el papel modesto pero importante de criticar nuestros intentos, con

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 57-70

61



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

frecuencia  errados,  por  resolver  nuestros  problemas.  Es  también  una  teoría  de  la
experiencia  que asigna  a  nuestras  observaciones  el  papel  igualmente  modesto y casi
igualmente  importante  de  constituir  tests  que  puedan ayudamos  a  descubrir  nuestros
errores. Si bien destaca nuestra falibilidad, no se resigna al escepticismo, pues, al mismo
tiempo, destaca el hecho de que el conocimiento puede incrementarse y que la ciencia
puede progresar, justamente porque aprendemos de nuestros errores (Popper, K., 1991, p.
13)  

En su libro Conjeturas y Refutaciones, Karl Popper nos plantea que la realidad si bien es lo que
observamos en el sentido común, pero si queremos superar los problemas que hallamos en la
realidad, sea cotidiana o científicamente hay que aprender de los errores, nos acercamos a la
realidad con ciertas hipótesis o conjeturas, que pueden ser certeras o erróneas, para determinar
si  es lo uno o lo otro es necesario ponerlas a prueba, falsearlas. De esta manera podemos
avanzar en la vida o en las ciencias; el problema sería que esta es una forma de abordar la
realidad, y no la única de acuerdo a Feyerabend, dado que desde su postura anarquista no
puede haber criterios universales para la práctica científica.

En la práctica misma de la investigación científica no se cumple a rajatabla con un protocolo
universal de investigación, dado que las circunstancias del estudio, y las variables que se usan
en la indagación implican hacer cambios que no están establecidos en el esquema del método
científico  propuesto  por  las  instituciones  académicas  que  las  promueven,  léase  las
universidades. Es así que dice Feyerabend  en el prólogo a la edición castellana:
 

Al  tratar  de  resolver  un  problema,  los  científicos  utilizan  indistintamente  un
procedimiento u otro: adoptan a sus métodos y modelos al problema en cuestión, en vez
de considerarlos como condiciones rígidamente establecidas por cada solución. No hay
una ‘racionalidad científica’ que pueda considerarse como guía para cada investigación;
pero  hay  normas  obtenidas  de  experiencias  anteriores,  sugerencias  heurísticas,
concepciones  del  mundo,  disparates  metafísicos,  restos  y  fragmentos  de  teorías
abandonadas, y de todos ellas hará uso científico en su investigación (Feyerabend, P.,
1986, p. XV)

Efectivamente, en toda investigación, hay algo o mucho de la cultura de la persona que la
desarrolla, su formación académica o filosófica, las experiencias previas que ha tenido, aquello
está inserto en su trabajo de investigación. Es por ello que una cosa es lo formal, el esquema de
investigación, otra cosa es lo que ocurre en los hechos cuando se investiga, dice Feyerabend:

La  idea  de  un  método  que  contenga  principios  firmes,  inalterables  y  absolutamente
obligatorios que rijan el quehacer científico tropieza con dificultades considerables al ser

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 57-70

62



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

confrontada con los resultados de la investigación histórica. Descubrimos entonces, que
no hay una sola regla, por plausible que sea, y por firmemente basada que esté en la
epistemología, que no sea infringida en una ocasión u otra (Feyerabend, P., 1986, p. 7)  

En la realidad toda investigación sea en las ciencias naturales, sociales y hasta formales, en los
hechos  se  producen  cambios  constantemente,  mostrando  el  espíritu  crítico  de  los
investigadores que no se quedan solo con el esquema prestablecido por la institución que emite
la metodología de investigación, casi siempre aparecen variantes, nuevos esquemas, si es que
realmente queremos aportar algo nuevo a la sociedad.  

La metodología de investigación  es como la vida, si bien sabemos que hay reglas, normas,
valores que promueve la sociedad, la escuela, la universidad o el Estado, pero es en los hechos
que se rompen constantemente por algo nuevo, diferente, que permite obtener resultados útiles;
lo mismo pasa en otras actividades humanas, es por ello que ser anarquista en la vida como en
la investigación da por su creatividad una diversidad de frutos, como ya lo señala Feyerabend:
«incluso una ciencia basada en la ley y el orden, solo tendrá éxito si permite que se den pasos
anarquistas  ocasionales»  (Feyerabend,  P.,  1986,  p.  12),  romper  las  reglas  es  necesario,  si
queremos tener éxito en obtener algo nuevo, para el progreso de las ciencias, lo contrario sería
obtener casi lo mismo resultados, como una tautología lógica-matemática que de antemano ya
se deduce sus resultados. 

5. ANARQUISMO EPISTEMOLÓGICO: ¿TODO VALE?
La propuesta de Feyerabend de un «anarquismo epistemológico» sugiere que no hay reglas
metodológicas fijas en la ciencia y que "todo vale" en la búsqueda del conocimiento. Esta
postura  ha  sido  objeto  de  debate,  ya  que  algunos  la  interpretan  como  una  invitación  al
relativismo extremo, mientras que otros la ven como una llamada a la flexibilidad y la apertura
en la investigación científica. En el caso nuestro, lo vemos en esta última acepción, como parte
del espíritu crítico que debe estar en muchos ámbitos de la realidad social humana, y que nos
previene del dogmatismo, tan peligroso para el desarrollo en las ciencias y de otras actividades
sociales;  que  nos  lleva  a  una  situación de  encorsetamiento,  impidiendo nuevas  formas  de
investigación, y nuevos productos a partir de esos estudios. Lamentablemente las instituciones
en el Perú, por lo general no promueven el pensamiento crítico entre los investigadores, es más
lo que consideran peligroso.

Aquello lo denuncia Feyerabend al comentar: «se concede dinero a los ortodoxos y se les niega
a los rebeldes. Más que nunca la teoría parece poseer ahora un enorme apoyo empírico, y las
oportunidades para considerar alternativas son muy escasas» (Feyerabend, P.,  1986, p. 27).
Efectivamente, el Estado y las instituciones que financian la investigación científica, en vez de
promover  una libre metodología para obtener nuevos productos creativos, para el desarrollo

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 57-70

63



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

del país; más bien se promueven esquemas ortodoxos, arcaicos, que no han sido discutidos ni
problematizados;  cuyos  resultados  ya  se  encuentran  esperados,  de  ahí  que  no  se  obtienen
nuevos  productos  innovadores,  ni  nuevas  metodologías  para  abordar  una  diversidad  de
problemas que pueden impactar directamente en la población. Esta situación de ausencia de
flexibilidad en las metodologías científicas es duramente criticado por Feyerabend: 

Ejemplo de mediaciones no científicas son la Iglesia, el Estado, el partido político, el
descontento  público,  o  el  dinero:  la  entidad  particular  que  más  fácilmente  pueda
conseguir  que  un  científico  moderno  se  desvíe  lo  que  su  ‘conciencia  científica’  le
aconseja  hacer,  todavía  es  el  Dólar  (o,  en  tiempos  recientes,  el  Marco  alemán)
(Feyerabend, P., 1986, p.36).

Por lo tanto, no existe ciencia pura, objetiva, y selectiva, sino que se hace “ciencia” a criterio y
beneplácito de instituciones fuertes en la sociedad como el Estado, el partido gobernante, etc.,
dado que siendo el  hombre de ciencias un ser  social,  esta  relacionado con todo aquello e
influye en su investigación y en muchos casos hasta en sus resultados. 

En el sistema capitalista casi todo está  sujeto la oferta y la demanda, eso incluye a las ciencias,
los científicos necesitan cobrar para vivir, están sujetos a un presupuesto, y es por ello que se
sujetan a ciertas formas metodológicas, no se pueden rebelar frente a los criterios establecidos,
de  esta  forma los  resultados  son muy pobres;  en  países  como el  Perú,  muchas  veces  los
presupuestos para investigación son considerados gastos sin retorno y no inversión; es por ello
que desde una visión economicista muy pobre, se elimina las áreas de investigación ya que se
considera que no son productivas porque no producen dinero en el corto plazo; si esas áreas de
investigación fuesen tomados en  serio,  sería  el  cerebro  de una  institución,  como lo es  en
muchas instituciones de los países desarrollados.  

Ahora decir que «Todo vale» no significa que «Todo sirve» ya que hay un tiempo determinado
para investigar un tema, se tiene que excluir información, datos, etc., que no son los necesarios
para la investigación, como lo señala Feyerabend en forma irónica: 

Ciertamente, en la mayoría de los casos lo hago así. «Todo sirve», no significa que vaya
a leer todos los artículos que se han escrito ¡Dios no lo quiera!; significa que yo hago la
selección de una  manera  muy individual  e  idiosincrásica,  en parte  porque no puedo
atormentarme leyendo lo que no me interesa,  y mis intereses cambian de semana en
semana e incluso de día en día (Feyerabend, P., 1986, p. 207).

 

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 57-70

64



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Además, que los intereses en la investigación van cambiando constantemente, lo que pudo
servir en algún momento, puede dejarlo de ser. En la medida que se tiene más ideas, lecturas,
se puede hacer cambios en el camino de la investigación, es como cuando tomamos un App de
aplicativo, que ya el sistema le señala una ruta determinada, pero en la práctica, se puede
modificar la ruta a  partir  de las diversas circunstancias que se presenten; en el  caso de la
investigación científica es similar,  se puede tener ciertos protocolos previos,  pero es en la
misma práctica de la investigación, por los datos que se van recopilando, y la discusión sobre
esos datos, es que se va enriqueciendo la investigación, y se va obteniendo información, que
sea valiosa y útil. 

6. IMPLICACIONES PARA LA PRÁCTICA CIENTÍFICA.
El pensamiento crítico implica la evaluación constante  y reflexiva de las ideas y prácticas
existentes, promoviendo la innovación y el progreso. Contrasta con el pensamiento dogmático,
que se aferra a creencias, prejuicios y opiniones. Feyerabend aboga por una actitud crítica que
permita la revisión y adaptación de las teorías científicas. Por esto es tan importante tener
pensamiento  crítico  en  diversos  ámbitos  de  la  realidad  social,  como es  en  el  caso  de  las
ciencias, su metodología, su forma de investigación, y ello se demuestra en la historia de la
ciencia,  donde  todo  ha  valido,  entre  ellos  los  mitos,  para  plantear  hipótesis  sobre  los
fenómenos del mundo, para describirlos, o explicarlos. Feyerabend: «Toda teoría particular,
todo  cuento  de  hadas,  todo  mito,  forman  parte  del  conjunto  que  obliga  al  resto  a  una
articulación  mayor,  y  todos  ellos  contribuyen,  por  medio  de  este  proceso  competitivo,  al
desarrollo de nuestro conocimiento. No hay nada establecido para siempre» (Feyerabend, P.,
1986, p.14). No hay mito que haya durado para siempre, como no hay teoría científica que sea
eterna, en la práctica mitológico y científica que registra la Historia, los cambios han sido
constantes. 

La adopción de una perspectiva crítica y flexible tiene implicaciones significativas para la
práctica científica. Permite a los científicos explorar nuevas ideas y metodologías, lo que puede
conducir a descubrimientos innovadores. Sin embargo, también plantea desafíos en cuanto a la
evaluación  y  validación  del  conocimiento,  ya  que  la  ausencia  de  criterios  estables  puede
dificultar la distinción entre ciencia y pseudociencia. Se puede caer en pseudociencias, ósea en
pura  especulación  sin  pruebas,  por  lo  tanto,  una  investigación  estéril  que  no  aporta  a  la
humanidad. 

El investigador al tomar consciencia que los datos obtenidos son producto de su interpretación,
o de prejuicios de su contexto, etc., tomara la información con «pinzas» para contrastarla con
otras interpretaciones de investigadores. Un ejemplo interesante es señalado por Feyerabend: 

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 57-70

65



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

La ley de Galileo afirma que la aceleración de la caída libre es una constante, mientras
que la aplicación de la teoría de Newton a la superficie de la tierra de una aceleración que
no es constante sino que decrece (aunque de modo imperceptible) con la distancia al
centro de la tierra (Feyerabend, P., 1986, p. 19).

Las  interpretaciones  son  diferentes,  dado  que  los  marcos  teóricos  pertenecen  a  contextos
diferentes, evidentemente Newton conocía la tesis de Galileo sobre la aceleración, pero en su
investigación  llego  a  una  tesis  opuesta,  al  tener  en  cuenta  otros  factores  como  la  nueva
concepción que había sobre el planeta tierra. 

7. EDUCACIÓN Y FORMACIÓN EN EL PENSAMIENTO CRÍTICO.
La educación desempeña un papel crucial en la promoción del pensamiento crítico. Fomentar
una educación que valore la reflexión, el cuestionamiento y la diversidad de perspectivas es
esencial para formar individuos capaces de adaptarse y contribuir a una sociedad en constante
cambio. Esto implica desafiar enfoques dogmáticos en la enseñanza y promover una cultura de
pensamiento crítico desde las primeras etapas educativas. No como ocurre en la educación
tradicional  que  se  inculca  a  los  niños,  adolescentes  y  jóvenes  en  los  diversos  grados
académicos,  donde hay solo  una  forma de entender  la  naturaleza  y una  metodología  para
investigarla, o solo una interpretación de la Historia del país y del Mundo, sin tener en cuenta
las diversas perspectivas o teorías que hay sobre la naturaleza y la sociedad. Feyerabend: 

En resumen: y la unanimidad de opinión tal vez sea adecuado para una iglesia, para las
asustadas y ansiosas víctimas de algún mito (antiguo o moderno),  o para los débiles
fanáticos  seguidores  de  algún  tirano.  La  pluralidad  de  opinión  es  necesaria  para
conocimiento objetivo,  y  un método que fomente  la  pluralidad es,  además,  el  único
método compatible con una perspectiva humanista (Feyerabend, P., 1986, p. 29). 

Todo  lo  contrario  a  lo  que  plantea  Feyerabend  sea  hace  en  muchos  colegios  públicos  y
privados en el Perú, se impone un modelo pedagógico, una forma de acceder al conocimiento,
una perspectiva sobre el hombre, que forma en los educandos una mentalidad conservadora y
dogmática. 

Mientras más perspectivas sobre un tema es mejor, se va desarrollando el pensamiento crítico,
analítico, además se puede comparar hipótesis, poner posibles escenarios de respuestas sobre
un problema a investigar, esto ayuda a que el estudiante pueda tener una forma de pensar más
problematizadora,  tanto  en  las  ciencias  como  en  sus  actividades  como  ciudadano.
Lamentablemente esta educación que permitiría acelerar el  desarrollo de los pueblos no es
promovida por los Estados, controlados por élites al servicio de países extranjeros, lo que se
promueve es una educación dogmática:

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 57-70

66



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

La educación científica, como hoy día se entiende, apunta exactamente a este objetivo.
Tal educación simplifica la ‘ciencia’ simplificando a sus participantes: en primer lugar se
define un dominio de investigación. A continuación, el dominio se separa del resto de la
historia (la física, por ejemplo, se separa de la metafísica y de la teología) y recibe una
‘lógica’  propia.  Después,  un  entretenimiento  completo  en  esa  lógica  condicionada  a
quienes trabajan en dicho dominio (Feyerabend, P., 1986, p. 3). 

Las ciencias mientras más especializadas, se vuelven más dogmáticas, como si fueran aisladas
de otros componentes, sean físicos, metafísicos, teológicos, filosóficos, e históricos, no se le
busca  explicar  interrelacionada  con  otros  saberes;  bajo  el  argumento  que  la  especificidad
permite profundizar y ser más efectivo sobre un tema de investigación. De esa manera se
impide el desarrollo contextualizado del libre pensamiento; más bien se le considera peligroso,
es así que se le reprime con mecanismos de sanción en las notas escolares, o en la comunidad
educativa, al considerarlo como «raro», «extraño».

El conocimiento científico no es un saber aislado de lo que ocurre en la complejidad de la
sociedad, es construida por personas que pertenecen a un determinado contexto, donde hay
todo tipo de creencias, prejuicios, opiniones, etc., y esto afecta o influye en una investigación,
es por ello mejor mostrar el panorama que hay en el contexto, para tenerlo en cuenta en la
lectura de los datos que se están obteniendo en la investigación. 

La visión de Feyerabend ha sido objeto de críticas y debates, estos debates reflejan la tensión
entre  la  necesidad  de  normas  metodológicas  y  la  importancia  de  la  innovación  y  el
pensamiento crítico en la ciencia. En otros términos es la lucha entre el pensamiento dogmático
y el pensamiento crítico, la lucha entre un pensamiento cerrado, que solo busca seguridad en
ciertos protocolos para no cometer errores y obtener éxitos dentro de esos parámetros y la de
un pensamiento crítico, cuestionador, problematizador de esos parámetros, que busca nuevas
formas de construir conocimientos;  como se muestra en forma más clara en el desarrollo del
arte  desde  la  mitad  del  siglo  XIX,  que  gracias  al  pensamiento  crítico  y  rebelde  nos  ha
entregado obras, que cada vez nos maravillan más en el cine, la música, la arquitectura, etc.,
como muy bien se dieron cuenta los dadaístas en su  Manifiesto de 1918, escrito por Tristán
Tzara: 

Así  nació  DADA,  de  una  necesidad  de  independencia,  de  des  confianza  hacía  la
comunidad. Los que están con nosotros conservan su libertad. No reconocemos ninguna
teoría. Basta de academias cubistas y futuristas, laboratorios de ideas formales. ¿Sirve el
arte para amontonar dinero y acariciar a los gentiles burgueses? Las rimas acuerdan su
tintineo con las monedas y la musicalidad resbala a lo largo de la línea del vientre visto
de perfil. Todos los grupos de artistas han ido a parar a este banco a pesar de cabalgar

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 57-70

67



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

distintos cometas. Se trata de una puerta abierta a las posibilidades de revolcarse entre
muelles almohadones y una buena mesa ((Tzara, T., 1918, p.2) 

Esa forma de pensar lo observamos en Feyerabend en su Tratado contra el  método en un
sentido epistemológico, una necesidad de pensar en forma independiente, de des confianza de
lo que asume la comunidad científica como verdad universal, de ser autónomos en nuestra
forma de pensar. Rechaza la idea que para proponer una forma de investigación de la realidad,
por medio debe estar el dinero y la comodidad. Los mismos dadaístas como Tzara, tiene su
opinión sobre la ciencia, como se afirma en su Manifiesto. 

La ciencia me repugna desde el momento en que se transforma en sistema especulativo y
pierde su carácter de utilidad, que, aun siendo inútil, es, sin embargo, individual. Yo odio
la  crasa  objetividad  y  la  armonía,  esta  ciencia  que  halla  que  todo  está  en  orden:
continuad, muchachos, humanidad... La ciencia nos dice que somos los servidores de la
naturaleza:  Todo  está  en  orden,  haced  el  amor  y  rompeos  la  cabeza;  continuad,
muchachos,  hombres,  amables  burgueses,  periodistas  vírgenes...  Yo  estoy  contra  los
sistemas: el único sistema todavía aceptable es el de no tener sistemas (Tzara, T., 1918,
p.4) 

Aunque por la lectura del texto Tratado contra el Método, no podemos afirmar que Feyerabend
detestaba las ciencias, más bien las amaba como se demuestra en su trayectoria profesional, su
crítica  es  a  que  las  ciencias  sean  más creativas  y  productivas,  más  cuestionadoras  de  los
métodos establecidos por la autoridad. La coincidencia se da en la utilidad, la ciencia siempre
es para algo, no debe ser pura especulación teórica para decirnos como se encuentra ordenado
el mundo y como debemos actuar en el  mundo. La coincidencia es estar en contra de los
sistemas rígidos, de ahí la importancia del pensamiento crítico. Feyerabend: 

Así  pues,  la  ciencia  es  mucho  más  semejante  al  mito  de  lo  que  cualquier  filosofía
científica está dispuesta a reconocer. La ciencia constituye una de las muchas formas de
pensamiento desarrolladas por el hombre, pero no necesariamente la mejor. Es una forma
de pensamientos conspicua, estrepitosa e insolente, pero sólo intrínsecamente superior a
las demás para aquellos que ya han decidido en favor de cierta ideología, o que lo han
aceptado sin haber examinado sus ventajas y sus límites (Feyerabend, P., 1986, p. 289).  

Es  por  ello  fundamental  abordar  cualquier  tema  en  forma  crítica,  problemática,  analítica,
cuestionadora, contextualizarla, de tal forma que estaremos mejor ubicados en las ciencias con
sus ventajas y sus límites. 

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 57-70

68



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

A lo largo de la historia, numerosos avances científicos, o formas de ver la realidad cósmica,
natural, social o políticas, han surgido de la ruptura con paradigmas establecidos. De espíritus
rebeldes que han cuestionado formas de pensamiento establecidos por instituciones, grupos
económicos,  grupos  de  poder  político,  etc.,  dado  que  las  nuevas  ideas  transgredían  sus
intereses.  Por  ejemplo,  la  teoría  heliocéntrica  de  Copérnico  desafió  la  visión  geocéntrica
dominante auspiciada por la comunidad científica medieval, y la teoría de la relatividad de
Albert  Einstein,  puso  en  tela  de  juicio  la  teoría  de  la  gravitación  universal  de  Newton
defendida con uñas y dientes por la comunidad científica moderna, o la potente teoría de la
evolución de Charles Darwin, dejo en ridículo la teoría creacionista, cuestionado una creencia
fundamental en occidente cristiano. Es así que, en muchos campos los espíritus rebeldes hacia
los modelos establecidos han cambiado nuestra percepción del mundo y de la vida. Como de
una forma lo reclamaba ya Thomas Kuhn, a mitad del siglo XX: «Puesto que mi objetivo
fundamental es demandar con urgencia un cambio en la percepción y la evaluación de los datos
conocidos» (Kuhn, T., S., 2004, p. 14). A este reclamo de no quedarnos solo en la forma de ver
el mundo y las ciencias como la de positivistas o la de Popper, se une la crítica de Lakatos a la
forma como los científicos se aferran a sus creencias. «El criterio de Popper ignora la notable
tenacidad de las teorías científicas. Los científicos tienen la piel gruesa. No abandonan una
teoría  simplemente  porque  los  hechos  la  contradigan»  (Lakatos,  I.,  1989,  p.  12).  El
conservadurismo  es  típico  en  las  comunidades  científicas,  aferrarse  a  los  conocimientos
adquiridos  en  algún  momento  de  su  formación  universitaria,  cambiar  esa  forma  de  hacer
ciencia, es lo que busca el pensamiento crítico. 

Consideramos que el fundamento de la crítica que hace Feyerabend a las ciencias es sobre su
concepción del conocimiento de la realidad y por lo tanto de las ciencias, y que para él  no
existen los hechos en si mismos, independiente al sujeto que observa,  sino que son hechos de
acuerdo al sujeto que los interpreta. Feyerabend: «En un análisis más minucioso se descubre
que la  ciencia  no conoce como ‘hechos desnudos’ en absoluto,  sino que los  ‘hechos’ que
registra  nuestro  conocimiento  están  ya  interpretados  de  alguna  forma  y  son,  por  tanto,
esencialmente teóricos» (Feyerabend, P., 1986, p. 3). Es en ese sentido que ciencia y mito son
equivalentes, son interpretaciones, teorías que buscan describir, explicar y predecir, desde un
discurso de la realidad. 

8. CONCLUSIONES.
-El pensar críticamente permite abordar una diversidad de temas como es el caso del texto de
Paul Feyerabend, el Tratado contra el Método, para considerar si efectivamente se encuentra en
una línea problematizadora sobre el método científico, y en ese sentido hemos hallado que
Feyerabend se inscribe en la tradición crítica moderna, fundamentalmente en el campo de las
ciencias y su método. 

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 57-70

69



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

-El pensamiento crítico permite identificar el pensamiento dogmático, para poder superarlo por
un pensamiento flexible, cuestionador, problematizador.

-Que «Todo vale» no significa que «Todo sirve», lo que vale es lo que considero necesario y
oportuno para la investigación científica, lo que no sirve se le desecha;  es que los objetos para
investigar, sean libros o cualquier ente, si me sirve a mis propósitos de investigación, que como
muy bien dice Feyerabend pueden cambiar en cualquier momento según las nuevas ideas o
motivaciones tengas. 

-Una educación con pensamiento crítico implica reconocer las bases de nuestros prejuicios,
creencias, opiniones, cual han sido las fuentes de autoridad que se han tomado, dado que al
tener conciencia de aquello implica reconocer la forma como pensamos, para poder desde ahí
aprender a pensar de forma más analítica, critica y problematizadora sobre una diversidad de
temas de la vida social, entre ellos la estructura del método científico. 

-A partir del análisis del texto de Paul Feyerabend:  Tratado contra el método, por la forma
como  se  trata  el  desarrollo  de  la  ciencia,  la  contextualización  histórica,  la  continua
problematización y crítica, se muestra claramente esa intención de transitar del pensamiento
dogmático al pensamiento crítico. 

9. REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS. 
Carnap, R. (1969). Fundamentación lógica de la Física. Buenos Aires: Ed. Sudamericana.

Feyerabend, P. (1986). Tratado contra el método. Madrid: Ed. Tecnos.

Lakatos,  I.  (1989).  La metodología  de  los  programas  de  investigación científica.  Madrid:
Alianza Editorial.  

Popper, K. (1991). Conjeturas y refutaciones. Barcelona: Paidós. 

Kuhn, T. S. (2004).  La estructura de las revoluciones científicas. México: Fondo de Cultura
Económica. 

Tzara, T. (1918). Manifiesto dadaísta. Disponible en archive.org. 

Recibido: 24 de Marzo de 2025.
Aceptado: 25 de Marzo de 2025.
Evaluado: 29 de Marzo de 2025.
Aprobado: 06 de Abril de 2025.

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 57-70

70


