
 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

ARTÍCULOS

El monismo gnoseológico del racionalismo cartesiano desde
las coordenadas del materialismo filosófico

Iván Durán Sánchez 

(Estudiante,  IES Padre Juan de Mariana, 

Talavera de la Reina) 

Resumen: El método cartesiano ha representado un pilar imprescindible en la filosofía y en la
evolución  del  método  científico  contemporáneo.  Este  método,  fundamentado  en  la
incertidumbre constante y en la búsqueda de certezas incuestionables, ha ejercido una gran
influencia en el pensamiento occidental. No obstante, desde el punto de vista del materialismo
filosófico,  emergen una  serie  de  interrogantes  sobre  la  esencia  y  los  confines  del  método
cartesiano.  
En  este  artículo,  nos  planteamos  llevar  a  cabo  un  análisis  crítico  del  método  cartesiano,
indagando si este puede ser categorizado como un fundamentalismo científico.  

Palabras  clave:  Filosofía,  Gnoseología,  René  Descartes,  Materialismo filosófico,  Gustavo
Bueno.

Abstract:  The Cartesian method has represented an essential pillar in philosophy and in the
evolution of the contemporary scientific method. This method, based on constant uncertainty
and the search for unquestionable certainties, has exerted a great influence on Western thought.
However,  from  the  perspective  of  philosophical  materialism,  a  series  of  questions  arise
regarding the essence and limits of the Cartesian method.
In this article, we undertake a critical analysis of the Cartesian method, investigating whether it
can be categorized as a form of scientific fundamentalism.

Keywords: Philosophy,  Gnoseology,  René  Descartes,  Philosophical  Materialism,  Gustavo
Bueno.

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 105-14

105



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

1. INTRODUCCIÓN.
La filosofía de Descartes, y más en concreto, la teoría del método cartesiano, lleva consigo una
gran  importancia  en  la  filosofía  moderna.  Le  damos  su  valor  principalmente  desde  la
doxografía. Podemos ver la aparición de este filósofo con su respectiva teoría en todos los
temarios de la asignatura de filosofía impartida en las instituciones educativas españolas (ESO
y Bachillerato). Nadie puede negar la importancia de su estudio y conocimiento, pero a la hora
de poner en práctica esta teoría da pie a ciertas confusiones. Cuando se estudia esta teoría en
profundidad,  uno se  da  cuenta  de  las  implicaciones  fundamentalistas  que  tiene  y  su  gran
carácter  oscurantista.  Para  poder  determinar  esta  teoría,  antes  hay  que  conocer  acerca  de
cuestiones como la filosofía espontánea de los científicos o el fundamentalismo científico. Solo
así se podrá realizar un análisis riguroso y sistemático.

2. LA FILOSOFÍA ESPONTÁNEA DE LOS CIENTÍFICOS.
Junto con la filosofía exenta histórica, la filosofía espontánea de los científicos es una de las
filosofías más presentes en la actualidad, pues hay filósofos que se resisten a hacer filosofía
crítica y prefieren dedicarse a formas de pensamiento dogmáticas y oscurantistas. La filosofía
espontánea de los científicos surge cuando los científicos intentan hacer filosofía, y esto no es
posible. Los científicos al tratar cuestiones de índole filosófica, que obviamente no pertenecen
a sus campos, se topan con ideas filosóficas que les superan, por lo que acaban en confundirlas
y distorsionarlas. De alguna manera los científicos tratan a la filosofía como una parcela más
del saber, sin ser conscientes de que la filosofía es un saber de segundo grado. Intentan hacer
filosofía  desde  la  ciencia.  La  filosofía  al  ser  un  saber  de  segundo  grado,  trabaja  con  los
conceptos de los saberes de primer grado transformados en ideas.  Es común presenciar al
científico que se embarca en la filosofía con expectativas de un dios que desde las alturas de su
sabiduría contempla la filosofía en una actividad de selección de respuestas a preguntas que la
ciencia ha formulado y no ha dado respuestas. Pero esto es una situación que no se debería
permitir, que todas las personas seamos filósofos (pensar contra otros) no significa que haya
que filosofar sin ningún fundamento. Es decir, cuando los científicos producen esta filosofía
espontánea, es porque no conocen nada acerca de las ideas que están empleando. Es más,
utilizan la filosofía como una suerte de «caja de recortes» a la que los científicos pueden acudir
siempre que les plazca y completar sus teorías con ideas filosóficas, aunque no tengan nada
que ver con su tesis, o ellos mismos desconozcan el significado de la idea que han empleado.

3. LA PLURALIDAD DE LAS CIENCIAS.
Desde  el  materialismo filosófico  se  pueden  distinguir  cuatro  acepciones  de  «ciencia».  En
primer lugar, la ciencia como saber hacer, cuyo escenario sería el taller. En segundo lugar, la
ciencia como sistema ordenado de proposiciones derivadas de principios, cuyo escenario sería
la academia. En tercer lugar, la ciencia como ciencia positiva, cuyo escenario se sitúa en el
laboratorio. Y por último la acepción de ciencia en calidad de ciencia humana, cuyo escenario

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 105-14

106



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

se sitúa en la biblioteca. Estas cuatro acepciones de ciencia (Bueno, G., 1995b, pp. 12-5) según
el materialismo filosófico (más en concreto, según la teoría del cierre categorial) se pueden
sintetizar en la siguiente tabla:

Acepción Escenario Ejemplo
Ciencia tecnológica Taller Carpintería, herrería

Ciencia formal Academia Geometría, física
Ciencia positiva Laboratorio Química, biología
Ciencia humana Biblioteca Antropología, historia

En la actualidad únicamente se reconoce como ciencia la acepción positiva. Basta con realizar
una vista al actual sistema educativo y se darán cuenta de la gran división que hay entre los dos
grandes grupos de asignaturas: ciencias (tecnológicas, formales y positivas) y letras (ciencias
humanas). Después de esto, ¿cómo se puede rechazar a disciplinas como la antropología como
una ciencia? Pues para los estudiosos de hoy en día las ciencias humanas no son «dignas» de
ser  denominadas  ciencias.  No  se  trata  únicamente  de  que  carezcan  de  dignidad,  es  que
directamente  no  son  consideradas  ciencias.  Esto,  traducido  a  la  práctica,  significa  que  el
conocimiento de todas esas ciencias humanas va a ser radicalmente rechazado. Como si se
hablase de magia. Siguiendo en la línea educativa, es muy oscurantista esta división de las
ciencias y las letras, es como si un estudiante tuviera que elegir entre estudiar una serie de
disciplinas útiles para todos los ámbitos de la vida (ciencias) y otras que no sirven más que
para entretener (letras). Esta afirmación no es gratuita, basta con deambular por los pasillos de
una  institución  educativa  y  preguntar  a  los  alumnos  su  pensamiento  con  respecto  a  esta
cuestión.

A parte de la idea de utilidad, el problema de esto es no reconocer la pluralidad de las ciencias.
Como solo se reconoce como ciencia a disciplinas tales como la biología, la matemática o la
física;  la  lingüística  y  la  historia  del  arte  quedan  como  una  pérdida  de  tiempo.  La
discriminación que sufren las ciencias humanas (letras) es tan inmensa como absurda, y lo peor
de esta cuestión es que este pensamiento inmerso en la sociedad actual está completamente
normalizado. Pero no solo el acto de no reconocer la pluralidad de las ciencias causa esto,
también lo hace el fundamentalismo científico.

4. EL FUNDAMENTALISMO CIENTÍFICO.
En la actualidad todo aquello que lleve el subtítulo de ciencia se acepta sin ninguna duda. Es
como si decir «ciencia» fuese una clave para distinguir las materias que están bien de las que
están mal, las válidas de las inválidas, las verdaderas de las falaces. No reconocer la pluralidad
de las ciencias evoca en un reduccionismo gnoseológico muy peligroso: el fundamentalismo

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 105-14

107



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

científico. Este se podría definir como la postura que defiende que todo lo existente (toda la
realidad) es ciencia, y se puede estudiar con respecto a esta. Es decir, «todo es ciencia» (vale la
pena recordar la irrisoria anécdota protagonizada por el mismo Bueno y el científico Severo
Ochoa). En un mundo en el que todo es ciencia no habría lugar para otro tipo de disciplinas
que no responden al nombre de ciencia. Ni siquiera la filosofía. Serían las ciencias humanas las
que saldrían peor paradas. Rechazar a disciplinas como la antropología o la historia del arte
supone  caer  en  una  ignorancia  inmensa.  Todos  los  conocimientos  se  reducirían  a  una
calculadora y una probeta, y curiosamente este pensamiento, como hemos dicho antes, está
muy aceptado en  la  actualidad.  Esta  ideología  del  fundamentalismo científico  surge  de  la
filosofía  espontánea  de  los  científicos,  que  cuando realizan  sus  investigaciones  no  se  dan
cuenta de que sobrepasan sus campos del saber y piensan que solo trabajan en el de la ciencia. 

Existe una corriente filosófica que es descendiente directa del fundamentalismo científico, esta
es el cientificismo. Podríamos definir al cientificismo como la creencia de que el conocimiento
científico es el único que está capacitado para estudiar y comprender la realidad, el único que
debe  ser  reconocido  como  verdadero.  Por  supuesto  el  conocimiento  científico  de  índole
positiva. Este pensamiento, al igual que el fundamentalismo científico, dotan a la ciencia de
una capacidad reveladora, la ciencia es la única disciplina portadora de la verdad y capaz de
ofrecerla al hombre. Sinceramente parece que se está hablando de un relato bíblico, como si la
ciencia fuera una suerte de dios gnóstico contemporáneo. Aunque hay muchos argumentos para
disolver este pensamiento llamado cientificismo, hay una vía directa bastante útil: como hemos
dicho antes, el cientificismo afirma que el único conocimiento válido es el científico, pero la
corriente cientificista nace y está formulada desde la filosofía (saber de segundo grado), con lo
cual  la  corriente  cientificista bajo sus propios fundamentos se refutaría a  sí  misma. Como
vemos, el  cientificismo, al  igual que el  fundamentalismo científico, caen en una grandiosa
contradicción.

Sin embargo, por mucho que se teorice y por mucho que se argumente, el fundamentalismo
científico  va  a  seguir  resultando  atractivo  para  los  estudiosos  de  nuestra  época.  Esto  lo
podemos ver representado en el rechazo tan grande que sufren las disciplinas de humanidades,
además de la filosofía, por parte de notables miembros del mundo científico.

5. EL MÉTODO CARTESIANO.
René Descartes nació en La Haye (Turena) en 1596, en el seno de una familia noble. Pronto
fue  enviado  al  colegio  jesuita  de  La  Fléche  en  Anjou.  Allí  recibió  una  sólida  formación
filosófica y científica inspirada en los principios de la filosofía escolástica. Esta enseñanza dejó
insatisfecho y confuso a Descartes. Pronto se dio cuenta de la distancia enorme entre aquella
corriente cultural y los nuevos fundamentos científicos y filosóficos que pugnaban por salir a
la luz. También percibió la ausencia de una metodología seria que controlase y ordenase las

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 105-14

108



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

ideas  existentes  y  que  guiase  hacia  la  búsqueda  de  la  verdad.  Aunque  critica  la  filosofía
aprendida en aquellos años, Descartes no olvida la importancia del estudio de las matemáticas.
Descartes, pues, abandonó desorientado el colegio de La Fléche, «sin un trozo de saber que le
sirviera como asidero». Arrastrando su confusión espiritual y cultural decide dedicarse a la
carrera de las armas. En 1618 comienza la guerra de los treinta años y se alista en las tropas de
Mauricio de Nassau (protestantes), que combatían contra España y en favor de la libertad de
los  Países  Bajos.  En  esta  época,  en  Breda,  trabó  amistad  con  Isaac  Beeckman,  quien  lo
estimuló para que estudiara física. En 1619 se enroló en el  ejército del Duque de Baviera
(católicos), y entre el 10 y el 11 de noviembre de ese mismo año manifiesta haber tenido una
especie de revelación intelectual acerca del fundamento de una «ciencia admirable». Debido a
esa revelación pronunció el voto de peregrinar a la Santa Casa de Loreto.

Descartes,  tras  finalizar  sus  estudios  en  La  Fléche,  se  encuentra  sumido en  una  profunda
incertidumbre. Piensa que la filosofía, a pesar de haber sido cultivada por los hombres más
sabios, no puede enorgullecerse de nada que no se discuta y que por ello no sea dudoso. Opina
que el problema que arrastra la filosofía es la carencia de un método que establezca un orden
en los razonamientos y que al mismo tiempo les sirva de fundamento. Las matemáticas sí que
poseen ese método que ofrece certeza y seguridad. Lo que debe hacer la filosofía es imitar la
exactitud de las  matemáticas,  emplear  un método que  conduzca a  la  misma seguridad.  El
método matemático, por ser el más exacto, debe ser el modelo que imite la filosofía. Este
método, como el matemático, ha de partir de una verdad cierta y evidente (como los axiomas
matemáticos), una verdad que venga dada por la intuición y a partir de la cual, aplicando un
proceso deductivo, podamos llegar a conocer el resto de las verdades. Así se podrá construir un
edificio filosófico sólido, asentado sobre una base segura. El fracaso de los filósofos anteriores
consiste  en  no  haber  sabido  encontrar  ese  método  para  su  reflexión  filosófica.  La  nueva
filosofía estará basada y fundada en la razón, que será la encargada de establecer e instaurar el
nuevo método basado en las matemáticas. El método, pues, permitirá evitar el error, y a la vez
aumentará  los  conocimientos,  descubrirá  nuevas  verdades.  Logrará  una  verdadera  certeza
evitando raciocinios largos: se hará a base de razonamientos intuitivos y concretos, porque en
ellos es imposible el error. Debe poseer orden, sencillez y claridad. Las reglas que ha de seguir
este método son:

1. Evidencia: no hay que admitir nada que sea dudoso. «Sólo lo que se percibe con evidencia
es verdadero». Lo verdadero debe ser claro y distinto (resulta oscurantista hablar de conceptos,
en referencia a la claridad y distinción, en contextos de Filosofía). Claro es lo patente, distinto
es lo que no se confunde con otra cosa. Es decir, lo evidente debe ser dado por la intuición.
Esta es la primera, pero también la última regla, puesto que las otras tres consisten en llegar a
esta evidencia.

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 105-14

109



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

2. Análisis: la evidencia sólo podemos tenerla de ideas simples. Por tanto, hay que reducir las
ideas compuestas a ideas simples. «Hay que dividir todo problema que se someta a estudio en
tantas partes menores como sea posible y necesario para resolverlo mejor».

3.  Síntesis:  recomponer  la  división  realizada  en  el  paso  anterior.  Se  trata  de  juntar  las
intuiciones, de formar una cadena de intuiciones parciales cuyo resultado será una intuición
evidente y ausente de errores.

4. Enumeración: revisar todo el proceso para estar seguros de no haber omitido nada. Hay que
hacer una enumeración, controlar si el análisis ha sido completo, y una revisión, hacer una
corrección de la síntesis.

Todo el método se reduce a la evidencia: hay que lograr una evidencia en la primera verdad de
donde se deduzcan todas las demás. Es decir, hay que lograr una evidencia en el proceso y una
evidencia en el conjunto del proceso.

6.  INTERPRETACIÓN  DEL MONISMO  ONTOLÓGICO  EN  LA FILOSOFÍA DE
DESCARTES.
Las dos características más destacadas del fundamentalismo científico son la presencia de un
monismo  gnoseológico  y  un  monismo  ontológico.  Con  respecto  al  monismo  ontológico
tenemos que tratar diversas cuestiones.

En la filosofía de Descartes (ampliamente influenciada por Aristóteles) podemos ver teorizado
un dualismo ontológico. Para Descartes la existencia y naturaleza del ser están compuestas por
dos sustancias: una sustancia extensa (res extensa), que sería el cuerpo material y su extensión
espacial; y una sustancia pensante (res cogitans), que sería el alma (también entendida como
mente, en su acepción más aristotélica). Finalmente tenemos una tercera sustancia, la sustancia
infinita (res infinita), que sería un Dios. Esta última no se incluye en su dualismo ontológico,
pese a que incluye a Dios para justificar la existencia del mundo externo y la validez de las
ideas  claras  y  distintas,  no  lo  integra  como un  elemento  fundamental  del  dualismo en  sí
mismo. 

Aquí nos encontramos con el primer argumento por el que deducimos que el método cartesiano
no es un fundamentalismo científico, pues nos topamos con un dualismo ontológico en vez de
un monismo ontológico.  Pero entre  estos dos  sistemas ontológicos podemos encontrar dos
acepciones que tienen en común por las cuales un dualismo ontológico también lo podríamos
considerar como un fundamentalismo científico. 

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 105-14

110



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

En términos generales hablamos de un reduccionismo ontológico, una idea que defiende que la
realidad, en última instancia, se puede reducir a un número mínimo de entidades o sustancias
básicas. Dentro de este hay dos partes que podemos distinguir, hablamos de un reduccionismo
sistemático, refiriéndonos al acto en sí de reducir la realidad, independientemente del número
de entidades a las que se  reduce la realidad  y cuáles sean (monismo, dualismo, &c); y un
reduccionismo elemental, que serían las entidades (elementos) a las que se reduce la realidad, y
los fundamentos por los cuales son las entidades de las que se hablan las que componen la
realidad  (de  la  misma manera  en  singular,  con una  única  entidad).  Es  decir,  la  acción  de
reducción  y  el  o  los  elementos  a  los  que  se  reduce  la  realidad.  En  definitiva,  en  un
reduccionismo ontológico intervienen la acción de reducción y la entidad (o las) a la que se
reduce. Aunque esto compone la unidad del propio reduccionismo. 

Ahora bien, independientemente de que el reduccionismo elemental sea monista o dualista, el
reduccionismo sistemático sigue siendo el mismo. La acción de reducir no cambia, no varía; y
sigue siendo igual de oscurantista. La única variación es que en vez de una entidad hay dos,
pero sigue siendo igual de reduccionista decir que la realidad es únicamente espíritu, que decir
que la realidad es alma y cuerpo. Todo es cuerpo (materia) con una parte espiritual (alma).
Aunque  la  ontología  de  Descartes  no  sea  un  monismo  ontológico,  sigue  siendo  un
reduccionismo ontológico,  y,  por  consiguiente,  un  pensamiento  oscurantista  que  reduce  la
pluralidad de la realidad a dos únicas entidades.

7. EL MÉTODO CARTESIANO COMO FUNDAMENTALISMO CIENTÍFICO.
Descartes, en un intento de crear una relación entre la filosofía y las matemáticas (tomando a
estas como un modelo de ciencia positiva), formula el método cartesiano (κ) del que antes
hemos expuesto sus fundamentos. No obstante, lo que es interesante como objeto de estudio es
la propia relación entre filosofía (φ) y matemáticas (μ). La interpretación de la teoría cartesiana
la  vamos  a  abordar  desde  dos  caminos  diferentes.  Estudiaremos  la  relación  como  una
subordinación y como una conjunción. A partir de los resultados sacaremos conclusiones.

El primer caso que se nos ofrece es la relación como una subordinación. Representado en
lenguaje formal de la siguiente manera: κ = μ → φ. 

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 105-14

111



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Fórmula 1

En el diagrama de Venn podemos observar las dos variables implicadas en la operación. Esta
formulación del método cartesiano vendría a postular una relación de dependencia entre las
matemáticas y la filosofía: es necesario que la filosofía esté implícita en las matemáticas para
que esté correctamente fundamentada. Se haría filosofía desde las matemáticas. El método con
el que se sustentaría la filosofía sería una suerte de método científico, este como modelo del
único  sistema gnoseológico  mediante el  cual  se  puede llegar  hasta  la  verdad.  La filosofía
acabaría transformándose en ciencia a través de su inmersión en las matemáticas, pues esta
seguiría el mismo método que las ciencias formales y positivas.

En  verdad,  esta  teoría  no  es  la  más  acertada,  puesto  que  el  método  cartesiano  no  es  un
fundamentalismo científico.  Descartes nunca negó la  pluralidad de las ciencias (disciplinas
separadas para él), ni tampoco clasificó a la filosofía como una materia con «menos rigor» que
la física o las matemáticas. Es su intento de subordinación el que nos hace plantearnos que
Descartes habría caído en un fundamentalismo. Pero en el sistema cartesiano la ciencia iría por
una parte y la filosofía por otro, aunque esta tendría una aureola cientificista que intentaría
darle rigor, sistematización y universalidad. Aunque el método cartesiano tenga unos cimientos
muy fundamentalistas, no lo podemos considerar como tal. En realidad, el método cartesiano
es un monismo gnoseológico.

8. EL MÉTODO CARTESIANO COMO MONISMO GNOSEOLÓGICO.
El  segundo caso que  se  nos  ofrece  es  la  relación como una conjunción.  Representado en
lenguaje formal de la siguiente manera: κ = μ ∧ φ.

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 105-14

112



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Fórmula 2
Según el diagrama de Venn, el método cartesiano surge de la conjunción entre la filosofía y las
matemáticas.  Esta  es  la  representación  más  acertada.  En  este  caso  el  conocimiento  de  la
filosofía y la metodología de las matemáticas se combinarían para hacer a la filosofía un saber
más riguroso, sin que la unión anule las diferencias entre ambas disciplinas. Esta unión nacería
tras el pensamiento de que la filosofía no puede valerse sola, que necesita de unos fundamentos
«científicos».  Esto de reducir  una disciplina  a  un único método válido para que se pueda
desarrollar  (cómo  la  filosofía  tiene  que  estructurar  sus  razonamientos)  es  un  monismo
gnoseológico. Solo es válido el conocimiento de una disciplina si esta aplica únicamente una
manera, un mismo método, para desarrollar, argumentar y fundamentar dichos conocimientos.
Querer  reducir  el  conocimiento  filosófico  al  método  científico  supone  un  reduccionismo
producto de no reconocer la pluralidad de las ciencias (además de la pluralidad de sistemas
gnoseológicos).

Otra de las incoherencias en las que desemboca esta teoría es el tratar a un saber de segundo
grado (filosofía) como un saber de primer grado (matemáticas, física, biología, &c). Un saber
de primer grado es aquél que trabaja con conceptos (claros y distintos) de su correspondiente
parcela del saber. Mientras que la filosofía —saber de segundo grado— trabaja con ideas, pues
los  conceptos  de  los  saberes  de  primer  grado  se  convierten  en  ideas  (al  traspasar  sus
correspondientes campos del saber) que no son ni claras ni distintas. Descartes pretende hacer
filosofía a través de las matemáticas, no matemáticas a través de la filosofía. Es decir, antes de
filosofar, primero hay que emplear un método de carácter matemático que va a determinar y
organizar el posterior ejercicio filosófico. Esto va a incurrir en absurdos y contradicciones,
pues se reduce el inagotable campo de la filosofía a un simple método de cuatro pasos. He aquí
el monismo gnoseológico.

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 105-14

113



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

9. BIBLIOGRAFÍA.
Bueno, G. (1995a). ¿Qué es la filosofía? Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1995b). ¿Qué es la ciencia? Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1993a). Teoría del cierre categorial. Tomo 2. Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1993b). Teoría del cierre categorial. Tomo 3. Oviedo: Pentalfa.

Descartes, R. (2011). Discurso del método. Madrid: Alianza Editorial.

Domínguez Prieto, P. (2023). Lógica. Madrid: B.A.C.

García Sierra, P. (2000).  Diccionario filosófico. Manual de materialismo filosófico. Oviedo:
Pentalfa.

Lobato Valderrey, T. (2001). Historia del pensamiento. Madrid: Dykinson.

Méndez Iglesias, J. J. (2014). Panfleto materialista: La Filosofía. Oviedo: Pentalfa Ediciones.

Recibido: 31 de Agosto de 2025.
Aceptado: 01 de Septiembre de 2025.
Evaluado: 26 de Septiembre  de 2025.

Aprobado: 29 de Octubre  de 2025.
 

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 105-14

114


