Revista Metabasis
Ma3s alla de Gustavo Bueno

uetdfooic €ig Ao yévog

ARTICULOS

El monismo gnoseologico del racionalismo cartesiano desde
las coordenadas del materialismo filosofico

Ivan Duran Sanchez
(Estudiante, IES Padre Juan de Mariana,
Talavera de la Reina)

Resumen: El método cartesiano ha representado un pilar imprescindible en la filosofia y en la
evoluciéon del método cientifico contempordaneo. Este método, fundamentado en la
incertidumbre constante y en la busqueda de certezas incuestionables, ha ejercido una gran
influencia en el pensamiento occidental. No obstante, desde el punto de vista del materialismo
filosofico, emergen una serie de interrogantes sobre la esencia y los confines del método
cartesiano.

En este articulo, nos planteamos llevar a cabo un andlisis critico del método cartesiano,
indagando si este puede ser categorizado como un fundamentalismo cientifico.

Palabras clave: Filosofia, Gnoseologia, René Descartes, Materialismo filosofico, Gustavo
Bueno.

Abstract: The Cartesian method has represented an essential pillar in philosophy and in the
evolution of the contemporary scientific method. This method, based on constant uncertainty
and the search for unquestionable certainties, has exerted a great influence on Western thought.
However, from the perspective of philosophical materialism, a series of questions arise
regarding the essence and limits of the Cartesian method.

In this article, we undertake a critical analysis of the Cartesian method, investigating whether it
can be categorized as a form of scientific fundamentalism.

Keywords: Philosophy, Gnoseology, René Descartes, Philosophical Materialism, Gustavo
Bueno.

Revista Metabasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 105-14

105



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

1. INTRODUCCION.

La filosofia de Descartes, y mas en concreto, la teoria del método cartesiano, lleva consigo una
gran importancia en la filosofia moderna. Le damos su valor principalmente desde la
doxografia. Podemos ver la aparicion de este fildsofo con su respectiva teoria en todos los
temarios de la asignatura de filosofia impartida en las instituciones educativas espafiolas (ESO
y Bachillerato). Nadie puede negar la importancia de su estudio y conocimiento, pero a la hora
de poner en practica esta teoria da pie a ciertas confusiones. Cuando se estudia esta teoria en
profundidad, uno se da cuenta de las implicaciones fundamentalistas que tiene y su gran
caracter oscurantista. Para poder determinar esta teoria, antes hay que conocer acerca de
cuestiones como la filosofia espontanea de los cientificos o el fundamentalismo cientifico. Solo
asi se podra realizar un analisis riguroso y sistematico.

2. LA FILOSOFiA ESPONTANEA DE LOS CIENTIFICOS.

Junto con la filosofia exenta historica, la filosofia espontanea de los cientificos es una de las
filosofias mas presentes en la actualidad, pues hay filosofos que se resisten a hacer filosofia
critica y prefieren dedicarse a formas de pensamiento dogmaticas y oscurantistas. La filosofia
espontanea de los cientificos surge cuando los cientificos intentan hacer filosofia, y esto no es
posible. Los cientificos al tratar cuestiones de indole filosofica, que obviamente no pertenecen
a sus campos, se topan con ideas filoséficas que les superan, por lo que acaban en confundirlas
y distorsionarlas. De alguna manera los cientificos tratan a la filosofia como una parcela mas
del saber, sin ser conscientes de que la filosofia es un saber de segundo grado. Intentan hacer
filosofia desde la ciencia. La filosofia al ser un saber de segundo grado, trabaja con los
conceptos de los saberes de primer grado transformados en ideas. Es comun presenciar al
cientifico que se embarca en la filosofia con expectativas de un dios que desde las alturas de su
sabiduria contempla la filosofia en una actividad de seleccion de respuestas a preguntas que la
ciencia ha formulado y no ha dado respuestas. Pero esto es una situacion que no se deberia
permitir, que todas las personas seamos filosofos (pensar contra otros) no significa que haya
que filosofar sin ningun fundamento. Es decir, cuando los cientificos producen esta filosofia
espontanea, es porque no conocen nada acerca de las ideas que estin empleando. Es mas,
utilizan la filosofia como una suerte de «caja de recortes» a la que los cientificos pueden acudir
siempre que les plazca y completar sus teorias con ideas filos6ficas, aunque no tengan nada
que ver con su tesis, o ellos mismos desconozcan el significado de la idea que han empleado.

3. LAPLURALIDAD DE LAS CIENCIAS.

Desde el materialismo filosofico se pueden distinguir cuatro acepciones de «ciencia». En
primer lugar, la ciencia como saber hacer, cuyo escenario seria el taller. En segundo lugar, la
ciencia como sistema ordenado de proposiciones derivadas de principios, cuyo escenario seria
la academia. En tercer lugar, la ciencia como ciencia positiva, cuyo escenario se sitlia en el
laboratorio. Y por ultimo la acepcioén de ciencia en calidad de ciencia humana, cuyo escenario

Revista Metabasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 105-14

106



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog
se sitlia en la biblioteca. Estas cuatro acepciones de ciencia (Bueno, G., 1995b, pp. 12-5) segin

el materialismo filosofico (més en concreto, segin la teoria del cierre categorial) se pueden
sintetizar en la siguiente tabla:

Acepcion Escenario Ejemplo
Ciencia tecnoldgica Taller Carpinteria, herreria
Ciencia formal Academia Geometria, fisica
Ciencia positiva Laboratorio Quimica, biologia

Ciencia humana Biblioteca Antropologia, historia

En la actualidad unicamente se reconoce como ciencia la acepcion positiva. Basta con realizar
una vista al actual sistema educativo y se daran cuenta de la gran division que hay entre los dos
grandes grupos de asignaturas: ciencias (tecnolédgicas, formales y positivas) y letras (ciencias
humanas). Después de esto, ;como se puede rechazar a disciplinas como la antropologia como
una ciencia? Pues para los estudiosos de hoy en dia las ciencias humanas no son «dignas» de
ser denominadas ciencias. No se trata unicamente de que carezcan de dignidad, es que
directamente no son consideradas ciencias. Esto, traducido a la préctica, significa que el
conocimiento de todas esas ciencias humanas va a ser radicalmente rechazado. Como si se
hablase de magia. Siguiendo en la linea educativa, es muy oscurantista esta division de las
ciencias y las letras, es como si un estudiante tuviera que elegir entre estudiar una serie de
disciplinas utiles para todos los ambitos de la vida (ciencias) y otras que no sirven mas que
para entretener (letras). Esta afirmacion no es gratuita, basta con deambular por los pasillos de
una institucion educativa y preguntar a los alumnos su pensamiento con respecto a esta
cuestion.

A parte de la idea de utilidad, el problema de esto es no reconocer la pluralidad de las ciencias.
Como solo se reconoce como ciencia a disciplinas tales como la biologia, la matematica o la
fisica; la lingliistica y la historia del arte quedan como una pérdida de tiempo. La
discriminacion que sufren las ciencias humanas (letras) es tan inmensa como absurda, y lo peor
de esta cuestion es que este pensamiento inmerso en la sociedad actual estd completamente
normalizado. Pero no solo el acto de no reconocer la pluralidad de las ciencias causa esto,
también lo hace el fundamentalismo cientifico.

4. EL FUNDAMENTALISMO CIENTIFICO.

En la actualidad todo aquello que lleve el subtitulo de ciencia se acepta sin ninguna duda. Es
como si decir «ciencia» fuese una clave para distinguir las materias que estdn bien de las que
estan mal, las validas de las invalidas, las verdaderas de las falaces. No reconocer la pluralidad
de las ciencias evoca en un reduccionismo gnoseoldgico muy peligroso: el fundamentalismo

Revista Metabasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 105-14

107



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

cientifico. Este se podria definir como la postura que defiende que todo lo existente (toda la
realidad) es ciencia, y se puede estudiar con respecto a esta. Es decir, «todo es ciencia» (vale la
pena recordar la irrisoria anécdota protagonizada por el mismo Bueno y el cientifico Severo
Ochoa). En un mundo en el que todo es ciencia no habria lugar para otro tipo de disciplinas
que no responden al nombre de ciencia. Ni siquiera la filosofia. Serian las ciencias humanas las
que saldrian peor paradas. Rechazar a disciplinas como la antropologia o la historia del arte
supone caer en una ignorancia inmensa. Todos los conocimientos se reducirian a una
calculadora y una probeta, y curiosamente este pensamiento, como hemos dicho antes, esta
muy aceptado en la actualidad. Esta ideologia del fundamentalismo cientifico surge de la
filosofia espontanea de los cientificos, que cuando realizan sus investigaciones no se dan
cuenta de que sobrepasan sus campos del saber y piensan que solo trabajan en el de la ciencia.

Existe una corriente filos6fica que es descendiente directa del fundamentalismo cientifico, esta
es el cientificismo. Podriamos definir al cientificismo como la creencia de que el conocimiento
cientifico es el unico que estd capacitado para estudiar y comprender la realidad, el Gnico que
debe ser reconocido como verdadero. Por supuesto el conocimiento cientifico de indole
positiva. Este pensamiento, al igual que el fundamentalismo cientifico, dotan a la ciencia de
una capacidad reveladora, la ciencia es la unica disciplina portadora de la verdad y capaz de
ofrecerla al hombre. Sinceramente parece que se esta hablando de un relato biblico, como si la
ciencia fuera una suerte de dios gndstico contemporaneo. Aunque hay muchos argumentos para
disolver este pensamiento llamado cientificismo, hay una via directa bastante til: como hemos
dicho antes, el cientificismo afirma que el tinico conocimiento valido es el cientifico, pero la
corriente cientificista nace y esta formulada desde la filosofia (saber de segundo grado), con lo
cual la corriente cientificista bajo sus propios fundamentos se refutaria a si misma. Como
vemos, el cientificismo, al igual que el fundamentalismo cientifico, caen en una grandiosa
contradiccion.

Sin embargo, por mucho que se teorice y por mucho que se argumente, el fundamentalismo
cientifico va a seguir resultando atractivo para los estudiosos de nuestra época. Esto lo
podemos ver representado en el rechazo tan grande que sufren las disciplinas de humanidades,
ademas de la filosofia, por parte de notables miembros del mundo cientifico.

5. EL METODO CARTESIANO.

René Descartes nacidé en La Haye (Turena) en 1596, en el seno de una familia noble. Pronto
fue enviado al colegio jesuita de La Fléche en Anjou. Alli recibidé una soélida formacion
filosofica y cientifica inspirada en los principios de la filosofia escolastica. Esta ensefianza dejo
insatisfecho y confuso a Descartes. Pronto se dio cuenta de la distancia enorme entre aquella
corriente cultural y los nuevos fundamentos cientificos y filoso6ficos que pugnaban por salir a
la luz. También percibi6 la ausencia de una metodologia seria que controlase y ordenase las

Revista Metabasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 105-14

108



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

ideas existentes y que guiase hacia la busqueda de la verdad. Aunque critica la filosofia
aprendida en aquellos afios, Descartes no olvida la importancia del estudio de las matematicas.
Descartes, pues, abandon6 desorientado el colegio de La Fléche, «sin un trozo de saber que le
sirviera como asidero». Arrastrando su confusion espiritual y cultural decide dedicarse a la
carrera de las armas. En 1618 comienza la guerra de los treinta afios y se alista en las tropas de
Mauricio de Nassau (protestantes), que combatian contra Espafa y en favor de la libertad de
los Paises Bajos. En esta época, en Breda, trabd amistad con Isaac Beeckman, quien lo
estimuld para que estudiara fisica. En 1619 se enrold en el ejército del Duque de Baviera
(catdlicos), y entre el 10 y el 11 de noviembre de ese mismo afio manifiesta haber tenido una
especie de revelacion intelectual acerca del fundamento de una «ciencia admirable». Debido a
esa revelacion pronuncio el voto de peregrinar a la Santa Casa de Loreto.

Descartes, tras finalizar sus estudios en La Fléche, se encuentra sumido en una profunda
incertidumbre. Piensa que la filosofia, a pesar de haber sido cultivada por los hombres mas
sabios, no puede enorgullecerse de nada que no se discuta y que por ello no sea dudoso. Opina
que el problema que arrastra la filosofia es la carencia de un método que establezca un orden
en los razonamientos y que al mismo tiempo les sirva de fundamento. Las matematicas si que
poseen ese método que ofrece certeza y seguridad. Lo que debe hacer la filosofia es imitar la
exactitud de las matematicas, emplear un método que conduzca a la misma seguridad. El
método matematico, por ser el mas exacto, debe ser el modelo que imite la filosofia. Este
método, como el matematico, ha de partir de una verdad cierta y evidente (como los axiomas
matematicos), una verdad que venga dada por la intuicion y a partir de la cual, aplicando un
proceso deductivo, podamos llegar a conocer el resto de las verdades. Asi se podra construir un
edificio filosofico solido, asentado sobre una base segura. El fracaso de los filésofos anteriores
consiste en no haber sabido encontrar ese método para su reflexion filoséfica. La nueva
filosofia estard basada y fundada en la razon, que sera la encargada de establecer e instaurar el
nuevo método basado en las matematicas. E1 método, pues, permitira evitar el error, y a la vez
aumentard los conocimientos, descubrira nuevas verdades. Lograra una verdadera certeza
evitando raciocinios largos: se hard a base de razonamientos intuitivos y concretos, porque en
ellos es imposible el error. Debe poseer orden, sencillez y claridad. Las reglas que ha de seguir
este método son:

1. Evidencia: no hay que admitir nada que sea dudoso. «Solo lo que se percibe con evidencia
es verdadero». Lo verdadero debe ser claro y distinto (resulta oscurantista hablar de conceptos,
en referencia a la claridad y distincion, en contextos de Filosofia). Claro es lo patente, distinto
es lo que no se confunde con otra cosa. Es decir, lo evidente debe ser dado por la intuicion.
Esta es la primera, pero también la ultima regla, puesto que las otras tres consisten en llegar a
esta evidencia.

Revista Metabasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 105-14

109



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

2. Analisis: la evidencia s6lo podemos tenerla de ideas simples. Por tanto, hay que reducir las
ideas compuestas a ideas simples. «Hay que dividir todo problema que se someta a estudio en
tantas partes menores como sea posible y necesario para resolverlo mejor».

3. Sintesis: recomponer la division realizada en el paso anterior. Se trata de juntar las
intuiciones, de formar una cadena de intuiciones parciales cuyo resultado sera una intuicion
evidente y ausente de errores.

4. Enumeracion: revisar todo el proceso para estar seguros de no haber omitido nada. Hay que
hacer una enumeracion, controlar si el analisis ha sido completo, y una revision, hacer una
correccion de la sintesis.

Todo el método se reduce a la evidencia: hay que lograr una evidencia en la primera verdad de
donde se deduzcan todas las demas. Es decir, hay que lograr una evidencia en el proceso y una
evidencia en el conjunto del proceso.

6. INTERPRETACION DEL MONISMO ONTOLOGICO EN LA FILOSOFIiA DE
DESCARTES.

Las dos caracteristicas mas destacadas del fundamentalismo cientifico son la presencia de un
monismo gnoseologico y un monismo ontologico. Con respecto al monismo ontologico
tenemos que tratar diversas cuestiones.

En la filosofia de Descartes (ampliamente influenciada por Aristételes) podemos ver teorizado
un dualismo ontoldgico. Para Descartes la existencia y naturaleza del ser estain compuestas por
dos sustancias: una sustancia extensa (res extensa), que seria el cuerpo material y su extension
espacial; y una sustancia pensante (res cogitans), que seria el alma (también entendida como
mente, en su acepcion mas aristotélica). Finalmente tenemos una tercera sustancia, la sustancia
infinita (res infinita), que seria un Dios. Esta ultima no se incluye en su dualismo ontolégico,
pese a que incluye a Dios para justificar la existencia del mundo externo y la validez de las
ideas claras y distintas, no lo integra como un elemento fundamental del dualismo en si
mismo.

Aqui nos encontramos con el primer argumento por el que deducimos que el método cartesiano
no es un fundamentalismo cientifico, pues nos topamos con un dualismo ontologico en vez de
un monismo ontolégico. Pero entre estos dos sistemas ontoldgicos podemos encontrar dos
acepciones que tienen en comun por las cuales un dualismo ontoldgico también lo podriamos
considerar como un fundamentalismo cientifico.

Revista Metabasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 105-14

110



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

En términos generales hablamos de un reduccionismo ontoldgico, una idea que defiende que la
realidad, en ultima instancia, se puede reducir a un nimero minimo de entidades o sustancias
basicas. Dentro de este hay dos partes que podemos distinguir, hablamos de un reduccionismo
sistematico, refiriéndonos al acto en si de reducir la realidad, independientemente del numero
de entidades a las que se reduce la realidad y cudles sean (monismo, dualismo, &c); y un
reduccionismo elemental, que serian las entidades (elementos) a las que se reduce la realidad, y
los fundamentos por los cuales son las entidades de las que se hablan las que componen la
realidad (de la misma manera en singular, con una unica entidad). Es decir, la accion de
reduccion y el o los elementos a los que se reduce la realidad. En definitiva, en un
reduccionismo ontologico intervienen la accién de reduccion y la entidad (o las) a la que se
reduce. Aunque esto compone la unidad del propio reduccionismo.

Ahora bien, independientemente de que el reduccionismo elemental sea monista o dualista, el
reduccionismo sistematico sigue siendo el mismo. La accion de reducir no cambia, no varia; y
sigue siendo igual de oscurantista. La Unica variacion es que en vez de una entidad hay dos,
pero sigue siendo igual de reduccionista decir que la realidad es unicamente espiritu, que decir
que la realidad es alma y cuerpo. Todo es cuerpo (materia) con una parte espiritual (alma).
Aunque la ontologia de Descartes no sea un monismo ontoldgico, sigue siendo un
reduccionismo ontologico, y, por consiguiente, un pensamiento oscurantista que reduce la
pluralidad de la realidad a dos Unicas entidades.

7. EL METODO CARTESIANO COMO FUNDAMENTALISMO CIENTIFICO.
Descartes, en un intento de crear una relacion entre la filosofia y las matematicas (tomando a
estas como un modelo de ciencia positiva), formula el método cartesiano (k) del que antes
hemos expuesto sus fundamentos. No obstante, lo que es interesante como objeto de estudio es
la propia relacion entre filosofia (¢) y matematicas (p). La interpretacion de la teoria cartesiana
la vamos a abordar desde dos caminos diferentes. Estudiaremos la relacion como una
subordinacién y como una conjuncion. A partir de los resultados sacaremos conclusiones.

El primer caso que se nos ofrece es la relacion como una subordinacion. Representado en
lenguaje formal de la siguiente manera: k = p — .

Revista Metabasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 105-14

111



Revista Metabasis
Ma3s alla de Gustavo Bueno

uetdfooic €ig Ao yévog

Formula 1

En el diagrama de Venn podemos observar las dos variables implicadas en la operacion. Esta
formulacion del método cartesiano vendria a postular una relacion de dependencia entre las
matematicas y la filosofia: es necesario que la filosofia esté implicita en las matemaéticas para
que esté correctamente fundamentada. Se haria filosofia desde las matematicas. El método con
el que se sustentaria la filosofia seria una suerte de método cientifico, este como modelo del
unico sistema gnoseologico mediante el cual se puede llegar hasta la verdad. La filosofia
acabaria transformandose en ciencia a través de su inmersion en las matematicas, pues esta
seguiria el mismo método que las ciencias formales y positivas.

En verdad, esta teoria no es la mdas acertada, puesto que el método cartesiano no es un
fundamentalismo cientifico. Descartes nunca neg6 la pluralidad de las ciencias (disciplinas
separadas para €l), ni tampoco clasifico a la filosofia como una materia con «menos rigor» que
la fisica o las matematicas. Es su intento de subordinacion el que nos hace plantearnos que
Descartes habria caido en un fundamentalismo. Pero en el sistema cartesiano la ciencia iria por
una parte y la filosofia por otro, aunque esta tendria una aureola cientificista que intentaria
darle rigor, sistematizacion y universalidad. Aunque el método cartesiano tenga unos cimientos
muy fundamentalistas, no lo podemos considerar como tal. En realidad, el método cartesiano
es un monismo gnoseoldgico.

8. EL METODO CARTESIANO COMO MONISMO GNOSEOLOGICO.

El segundo caso que se nos ofrece es la relacion como una conjuncién. Representado en
lenguaje formal de la siguiente manera: K = A @.

Revista Metabasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 105-14

112



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno

uetdfooic €ig Ao yévog

Formula 2

Segun el diagrama de Venn, el método cartesiano surge de la conjuncién entre la filosofia y las
matematicas. Esta es la representacion mas acertada. En este caso el conocimiento de la
filosofia y la metodologia de las matematicas se combinarian para hacer a la filosofia un saber
mas riguroso, sin que la union anule las diferencias entre ambas disciplinas. Esta unién naceria
tras el pensamiento de que la filosofia no puede valerse sola, que necesita de unos fundamentos
«cientificos». Esto de reducir una disciplina a un tnico método valido para que se pueda
desarrollar (como la filosofia tiene que estructurar sus razonamientos) €s un monismo
gnoseologico. Solo es valido el conocimiento de una disciplina si esta aplica inicamente una
manera, un mismo método, para desarrollar, argumentar y fundamentar dichos conocimientos.
Querer reducir el conocimiento filoséfico al método cientifico supone un reduccionismo
producto de no reconocer la pluralidad de las ciencias (ademds de la pluralidad de sistemas
gnoseologicos).

Otra de las incoherencias en las que desemboca esta teoria es el tratar a un saber de segundo
grado (filosofia) como un saber de primer grado (matematicas, fisica, biologia, &c). Un saber
de primer grado es aquél que trabaja con conceptos (claros y distintos) de su correspondiente
parcela del saber. Mientras que la filosofia —saber de segundo grado— trabaja con ideas, pues
los conceptos de los saberes de primer grado se convierten en ideas (al traspasar sus
correspondientes campos del saber) que no son ni claras ni distintas. Descartes pretende hacer
filosofia a través de las matematicas, no matematicas a través de la filosofia. Es decir, antes de
filosofar, primero hay que emplear un método de caricter matematico que va a determinar y
organizar el posterior ejercicio filosofico. Esto va a incurrir en absurdos y contradicciones,
pues se reduce el inagotable campo de la filosofia a un simple método de cuatro pasos. He aqui
el monismo gnoseologico.

Revista Metabasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 105-14

113



Revista Metabasis
Mas alla de Gustavo Bueno
uetdfooic €ig Ao yévog

9. BIBLIOGRAFIA.
Bueno, G. (1995a). ;Qué es la filosofia? Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1995b). ;Qué es la ciencia? Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1993a). Teoria del cierre categorial. Tomo 2. Oviedo: Pentalfa.
Bueno, G. (1993b). Teoria del cierre categorial. Tomo 3. Oviedo: Pentalfa.
Descartes, R. (2011). Discurso del méetodo. Madrid: Alianza Editorial.
Dominguez Prieto, P. (2023). Logica. Madrid: B.A.C.

Garcia Sierra, P. (2000). Diccionario filosofico. Manual de materialismo filosofico. Oviedo:
Pentalfa.

Lobato Valderrey, T. (2001). Historia del pensamiento. Madrid: Dykinson.
Méndez Iglesias, J. J. (2014). Panfleto materialista: La Filosofia. Oviedo: Pentalfa Ediciones.
Recibido: 31 de Agosto de 2025.
Aceptado: 01 de Septiembre de 2025.

Evaluado: 26 de Septiembre de 2025.
Aprobado: 29 de Octubre de 2025.

Revista Metabasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489  revistametabasis.com pp. 105-14

114



