
 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

RESEÑAS

Cuatro alternativas en Filosofía de la Ciencia

«Reseña» a Bueno, G. (1995) ¿Qué es la ciencia?
La respuesta de la teoría del cierre categorial. Oviedo: Pentalfa, 112 páginas.

José Manuel Rodríguez Pardo

(Universidad de Oviedo)

En los casi diez años que han transcurrido desde el fallecimiento de Gustavo Bueno Martínez
(1924-2016), aparte de la sensación de vacío y olvido que ha producido el nombre de nuestro
mayor filósofo cada vez que uno miraba en las noticias y los comentarios de actualidad (y a la
que  modestamente  hemos  intentando  poner  fin  desde  el  año  2018  con  esta  publicación),
destaca sobre todo una ausencia significativa. Y es que la gran obra de Gustavo Bueno, el
sustento de su «sinfonía inacabada», esto es, de su sistema filosófico como gustaba de definir
en sus últimos años con musical metáfora, que no es otra que la Teoría del Cierre Categorial
(Bueno, G., 1992-3), ya no es citada ni tan siquiera por quienes pretenden mantener su legado.
Pretender  seguir  defendiendo  la  Filosofía  fundada  por  Gustavo  Bueno,  el  materialismo
filosófico, sin citar su Filosofía de la Ciencia, sería igual que pretender defender la vigencia de
Carlos Marx y su Filosofía, el marxismo, sin siquiera citar El Capital...

Y esa es la realidad, que constantemente nosotros hemos invocado desde estas líneas: cualquier
intento de sostener el materialismo filosófico de Gustavo Bueno sin poner en primer lugar la
Teoría del Cierre Categorial y su desarrollo, sencillamente es pura palabrería. Desde el primer
número  de  Metábasis,  señalamos  distintos  hitos  de  la  Gnoseología  materialista,  prestando
atención  a  «el  proyecto  fue  objeto  de  sustanciales  modificaciones,  a  propósito  de  varias
cuestiones que el propio Bueno fue introduciendo en diversas lecciones, a partir del año 2000
hasta el año 2006 aproximadamente» (Rodríguez Pardo, J. M., 2018, p. 34), y tomando este
punto de partida trabajamos principalmente dos cuestiones abiertas, como son la involucración
de las categorías científicas (Rodríguez Pardo, J. M., 2019a; Rodríguez Pardo, J. M., 2021) y el

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 115-20

115



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

problema  de  la  finalidad  en  los  organismos  vivientes  (Rodríguez  Pardo,  J.  M.,  2019b;
Rodríguez Pardo, J. M., 2020), además de otros hitos, como su Filosofía de las Relaciones, uno
de esos temas abiertos a los que dedicó más tiempo, ya a partir de 2011 (Rodríguez Pardo, J.
M., 2024a). Todos estos trabajos encontraron su adecuada síntesis en nuestro artículo homenaje
a Gustavo Bueno por el centenario de su nacimiento (Rodríguez Pardo, J. M., 2024b).

A propósito de la publicación en este Número 23 de las ponencias de los alumnos participantes
en  un  seminario  sobre  Corrientes  actuales  de  la  Filosofía  de  la  Ciencia,  dictado  en  la
Universidad  Nacional  Mayor  de  San  Marcos  (Perú)  el  pasado  curso  2024-25,  creemos
oportuno retomar la Gnoseología materialista, ahora con una modesta reseña al opúsculo que
sintetizó los cinco primeros volúmenes de la Teoría del Cierre Categorial. Se trata de ¿Qué es
la ciencia?, libro que Bueno publicó justo hace ya treinta años y que utilizamos como obra de
referencia para el citado seminario.

En dicho opúsculo, Bueno señala cuatro alternativas para comprender las ciencias, teniendo en
cuenta si sustantivan la materia o la forma, usando la nomenclatura de los valores de verdad
(1,0)  de  la  Lógica  formal  utilizados  por  Alberto  Hidalgo  (Hidalgo,  A.,  1990,  p.  41):
Descripcionismo (1,0), cuyo mayor ejemplo es el Círculo de Viena; Teoreticismo (0,1), cuyo
paradigma  es  el  falsacionismo  de  Karl  Popper;  Adecuacionismo (1,1),  cuyo  ejemplo  más
conocido es el materialismo científico de Mario Bunge, y Circularismo (0,0), donde el propio
Bueno,  aparte  de  clasificarse  a  sí  mismo,  incluye  el  anarquismo  epistemológico  de  Paul
Feyerabend. (26-7). 

Sin embargo, estas cuatro alternativas no pueden presentarse como equivalentes o en pie de
igualdad, pues como señala Bueno: 

El  materialismo gnoseológico  puede  presentarse  como el  resultado de  la  crítica  a  las
hipóstasis de la materia, o de la forma, o de ambas a la vez, sobre las cuales se asientan,
respectivamente,  el  descripcionismo,  el  teoreticismo  y  el  adecuacionismo.  Pero  la
concepción a la cual el materialismo gnoseológico se opone frontalmente es, propiamente,
la  que  corresponde  al  adecuacionismo.  En  efecto,  frente  a  la  fórmula  (1,1)  del
adecuacionismo, la fórmula (0,0) del materialismo viene a significar que ni la materia, ni
la forma de los cuerpos científicos pueden tratarse como si fuesen partes “sustantivas” e
inteligibles por sí mismas. A lo sumo, habrá que tratarlas como conceptos conjugados. En
cualquier  caso,  los  símbolos  (0,0),  representativos  del  materialismo  gnoseológico,  no
habrá que interpretarlos en términos absolutos, como mera ausencia, en las ciencias, de
materia y de forma; estos símbolos (0,0) tienen un sentido dialéctico, como negaciones,
respectivamente, de la hipóstasis de la forma (por respecto de la materia) y de la hipóstasis
de la materia (por respecto de la forma). 

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 115-20

116



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

La forma que confiere unidad a los cuerpos científicos no se entenderá, por tanto, como si
fuese alguna entidad «sobreañadida» a los materiales de los campos respectivos; podría
hacerse consistir en la co-determinación circular (cerrada) de los propios materiales, en
tanto  que  esa  determinación  pueda  ponerse,  desde  luego,  en  relación  con  la  verdad
científica» (33-4). 

Así, la concepción de la ciencia del materialismo gnoseológico es constructivista, lo que la
asemeja al teoreticismo y al adecuacionismo, aunque Bueno es especialmente crítico con el
primero:  «Pero  mientras  que  el  teoreticismo  o  el  adecuacionismo  circunscriben  la
constructividad al  ámbito  de  las  formas  (=1),  separadas  de  la  materia,  es  decir,  ven a  las
ciencias  como  construcciones  llevadas  a  cabo  con  palabras,  con  conceptos,  o  con
proposiciones  “sobre  las  cosas”  (ya  sea  suponiendo  que  las  re-producen  o  re-presentan
isomórficamente,  ya  sea  sin  exigir  la  necesidad  de  un  tal  isomorfismo),  el  materialismo
gnoseológico  ve  a  las  ciencias  como  construcciones  “con  las  cosas  mismas”  (por  la
intrincación entre las ciencias y las técnicas o tecnologías). La ciencia química, por ejemplo,
no  podrá  circunscribirse  al  terreno  de  las  “construcciones  con  fórmulas”,  que  llenan  los
tratados de química, como tampoco la música podría considerarse circunscrita a las partituras.
La música debe sonar, pues sólo tiene realidad en un medio sonoro; de la misma manera a
como la química sólo puede considerarse existente en un medio en el que puedan tener lugar
reacciones entre sustancias. Precisamente por ello tiene poco sentido decir que “la Química es
falsable”: el proceso de oxidación del agua por la clorofila que conduce al anhídrido carbónico
no es falsable, aunque él sea reducible por la hidrogenación que lleva a la configuración de los
azúcares.  Por  lo  demás,  el  construccionismo  de  la  teoría  del  cierre  categorial  podría
considerarse como una versión límite del principio del  Verum factum, un límite que no fue
alcanzado, ni con mucho, por el construccionismo kantiano, o por el neokantismo, puesto que
estos se  mantuvieron en el  terreno de las construcciones conceptuales (construcciones que
pretendían llevarse a cabo antes por “operaciones mentales” que por “operaciones manuales”).
Por  ello  el  alcance  del  construccionismo científico,  en  la  filosofía  kantiana,  había  de  ser
reducido al ámbito de los fenómenos, dejando de lado a las esencias, confusamente incluidas
en la cosa en sí». (37-8). 

Una vez pasado el trámite de la crítica a las alternativas en Filosofía de la Ciencia, Bueno
propone  considerar  a  las  ciencias  como categorías,  siguiendo  la  estela  de  un  escolástico,
Nicolás Bonetti, a principios del siglo XVI, reconocía 13 ciencias diferentes: la ciencia del
Ente, la ciencia del Infinito, la ciencia de lo Finito y las diez ciencias correspondientes a cada
una de las categorías aristotélicas. «Hay tantas ciencias como categorías», afirmó Bonetti, a lo
que Bueno respondió en forma de quiasmo: «Hay tantas categorías como ciencias» (Bueno, G.,
1993a, p. 233).  

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 115-20

117



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Dadas  las  ciencias  como categorías,  Bueno definió  las  ciencias  a  partir  de  una  estructura
tridimensional,  el  espacio  gnoseológico,  en  el  que  se  define  cómo  las  ciencias  roturan  y
reconstituyen los campos gnoseológicos en los que se asientan, y cómo se realiza la verdad
científica  en  ellos.  Bueno desechó la  imagen de  la  ciencia  como sistema lineal  hipotético
deductivo, para considerarla como «un “agregado de teoremas” que van entretejiéndose unos a
otros,  sistematizándose  y  reformulándose  en  la  inmanencia  de  un  campo  cerrado,  pero
ilimitado, en el sentido dicho. No se trata tampoco de reducir la ciencia a ese agregado de
teoremas; para que un teorema “cristalice” son precisas muchas mas condiciones. Pero, en
cualquier caso, una ciencia (considerada más allá de su proyección como “sistema doctrinal
enseñable”) no se nos presenta como una exposición lineal de las consecuencias derivadas de
premisas,  sino  como  una  suerte  de  cuerpo  que,  partiendo  de  ciertos  núcleos  originarios
(teoremas, como “células gnoseológicas”), va proliferando sin una dirección prefijada, sin estar
clausurado por unos límites previos, y sin que por ello quede comprometida la posibilidad del
cierre en la inmanencia de su campo genérico» (Bueno, G., 1992, pp. 136-7). 

Bueno  estableció  nueve  figuras  dentro  de  tres  ejes  del  espacio  gnoseológico:  términos,
relaciones y operaciones en el eje sintáctico; referenciales, fenómenos y esencias en el  eje
semántico y autologismos, dialogismos y normas en el eje pragmático. Sin embargo, de estas
nueve  figuras,  «sólo  cuatro  pueden  considerarse  como  aspirantes  a  una  pretensión  de
objetividad material segregable del sujeto: son los términos y las relaciones (del eje sintáctico)
así  como las  esencias  y  los  referenciales  (del  eje  semántico).  Las  cinco  figuras  restantes
(operaciones,  fenómenos,  y  las tres pragmáticas:  autologismos, dialogismos y normas) son
indisociables de la perspectiva subjetual. En cualquier caso, la objetividad reclamada por una
construcción científica no tendrá por qué ser entendida como el resultado de un “transcender
más allá del horizonte del sujeto”; basta entenderla como una “neutralización” o “segregación
lógica” de los componentes del sujeto. Unos componentes que se reconocen, sin embargo,
como ineludibles en el proceso de constitución del cuerpo científico» (56).

De aquí surgirá una idea fundamental a la hora de explicar la Gnoseología materialista, que es
la  segregación  del  sujeto  operatorio  a  través  de  operaciones  que  alcanzan  un  grado  de
objetivación que permiten hablar de una ciencia categorialmente cerrada:

Una construcción cerrada se llamará categorial en la medida en que, por su mediación,
una multiplicidad de términos materiales (seleccionados entre las diferentes clases del
campo que sean dadas a partir de configuraciones o contextos determinantes constituidos
por tales términos) se concatenen en la forma de un cierto círculo procesual  que ira
dibujándose en el campo correspondiente (por ejemplo, un campo aritmético) y no en
otro (por ejemplo,  en un campo biológico).  En el  campo de referencia  se establecen
también relaciones precisas y específicas. Hay que suponer, por tanto, que las categorías

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 115-20

118



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

no  están  dadas  previamente  a  los  procesos  de  construcción  cerrada,  sino  que  son
precisamente los procesos de cierre aquellos que, entretejiendo los diversos contextos
determinantes, pueden comenzar a delimitar una categoría material,  de la que se irán
segregando otras. Escribo en la pizarra el teorema de Pitágoras, siguiendo la proposición
47 del libro I de Euclides; me valgo de un lápiz cargado con tinta grasienta, y, con él,
dibujo figuras, líneas auxiliares, letras, hasta “cerrar” la construcción. Por muy refinado
que sea el análisis químico al que pueda someter la tinta de mi lapicero, no por ello podré
pensar que he avanzado ni un milímetro en la demostración geométrica: las relaciones
geométricas  demostradas  en  el  teorema  de  Pitágoras  forman  parte  de  una  categoría
distinta e irreductible a la categoría en la que se establecen las relaciones químicas (58). 

¿Qué es la ciencia?, un opúsculo que en poco más de cien páginas pretendía sintetizar «la
respuesta de la Teoría del Cierre Categorial», como señaló el propio Bueno en el subtítulo de
dicha obra, constituye un desafío a abordar para cualquier interesado en analizar críticamente
la Filosofía de la Ciencia. Justamente lo que efectuaron los alumnos de nuestro seminario del
pasado curso 2024-25 en la Universidad Nacional Mayor de San Marcos. Esperamos que esta
reseña, junto a los notables trabajos finales de dicho seminario publicados en este número,
ayuden a que el estudio de la Filosofía de la Ciencia vaya ganando adeptos en el futuro.

BIBLIOGRAFÍA CITADA.

Bueno, G. (1992). Teoría del Cierre Categorial, Tomo 1. Oviedo: Pentalfa.

Bueno, G. (1993a). Teoría del Cierre Categorial, Tomo 2. Oviedo: Pentalfa. 

Bueno, G. (1993b). Teoría del Cierre Categorial, Tomo 3. Oviedo: Pentalfa. 

Bueno, G. (1993c). Teoría del Cierre Categorial, Tomo 4. Oviedo: Pentalfa. 

Bueno, G. (1993d). Teoría del Cierre Categorial, Tomo 5. Oviedo: Pentalfa. 

Hidalgo, A. (1990). Estrategias metacientíficas. Parte II. El Basilisco, Nº 6, pp. 26-48. 

Rodríguez Pardo, J.  M. (2018). El sistema del materialismo filosófico después de Gustavo
Bueno. Revista Metábasis, Nº 1, pp. 05-43. 

Rodríguez  Pardo,  J.  M.  (2019a).  La  involucración  de  las  categorías  científicas.  Revista
Metábasis, Nº 2, pp. 05-51. 

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 115-20

119



 Revista Metábasis

Más allá de Gustavo Bueno

μετάβασις εἰς ἄλλο γένος

Rodríguez Pardo, J.  M. (2019b).  El problema de la finalidad en los  organismos vivientes.
Primera parte. Revista Metábasis, Nº 3, pp. 05-41. 

Rodríguez  Pardo,  J.  M.  (2020).  El  problema de  la  finalidad en  los  organismos  vivientes.
Segunda parte. Revista Metábasis, Nº 7, pp. 05-46. 

Rodríguez Pardo, J. M. (2021). La Geometría y el mágico canto de las ballenas. Ejemplos de
involucración. Revista Metábasis, Nº 10, pp. 43-59. 

Rodríguez Pardo, J. M. (2024a). Filosofía de las Relaciones. Revista Metábasis, Nº 17, pp. 05-
60. 

Rodríguez Pardo, J. M. (2024b). Homenaje a Gustavo Bueno. Más allá de la Teoría del Cierre
Categorial. Revista Metábasis, Nº 19, pp. 05- 40. 

                                                                                            Recibido: 03 de Noviembre de 2025.
        Aceptado: 04 de Noviembre de 2025.
        Evaluado: 26 de Noviembre de 2025.
        Aprobado: 29 de Noviembre de 2025.

Revista Metábasis, Numero 23 (2026) ISSN 2605-3489     revistametabasis.com     pp. 115-20

120


